
 

1 
 

 

 

Marta se fue a llamar a su hermana María 

y le  dijo al oído: 

El Maestro está 

aquí y te llama. 

María se 

levantó rápidamente y 

fue al encuentro de 

Jesús» Jn 11,28-29. 

 

Partimos del corazón inquieto y desasosegado de María de Betania frente a la 

muerte de su hermano Lázaro y la ausencia de Jesús. En esa circunstancia, 

escucha la llamada del Maestro: 

«Marta se fue a llamar a su hermana María, y le dijo al oído: 

El Maestro está aquí y te llama» (Jn 11,28). La llamada 

personal de Jesús, le hace salir de sí. Es el momento 

en el que se desatan los nudos interiores y se da la 

posibilidad de iniciar un diálogo entre interior y 

exterior. Se inicia esta etapa, en la que se crece en 

unificación interior y exterior. Las consolaciones 

externas ceden un espacio al silencio y a la escucha: 

«Marta le dijo al oído». Aparecen con más fuerza, 

los interrogantes, el desasosiego y la inquietud. Se 

han creado confines entre el interior y el exterior. 

Por medio de mediaciones, en este caso Marta, su 

hermana, comienza a escuchar la llamada del Señor, 

que le invita a dejar lo que estaba haciendo, salir de 

sí y seguir la voz de Jesús. 

 

El silencio y la escucha ayudan a crear una conexión entre el cuerpo y el espíritu, 

se da la comunicación entre interior y exterior. Por medio de esta conexión la 

persona puede escuchar, discernir, y seguir las inspiraciones del Espíritu, más que los 

instintos y las propias búsquedas. Crear disposiciones corporales que expresen lo que 

mueve al espíritu interior y llevarlo a la acción: «María se levantó rápidamente y salió 

al encuentro de Jesús» (Jn 11,29). 

 

En las distintas culturas, hay medios que ayudan a crear estas conexiones entre 

el cuerpo y el espíritu: por medio de diversas posturas7, en la contemplación de 

iconos o imágenes, o por medio de la escucha de la música8. La conexión entre el 

cuerpo y el espíritu no debe limitarse sólo a los momentos de oración. Se trata de ir 



 

2 
 

conectando el cuerpo con toda la existencia y la opción de vida. El medio para realizarlo 

es el silencio y la escucha. Allí la persona puede darse cuenta de los propios 

sentimientos, de los interrogantes, los enfados e inquietudes y poco a poco identificar y 

poner nombre a lo que anida en su corazón. 

 
En esta etapa son elementos clave el conocimiento propio y el abrazarse con la 

cruz. Estos dos elementos ayudan a iniciarse en un «reconocimiento de sí misma» 

en la verdad. Elementos 
 

7 Sentados, de rodillas, descalzos, postrados. San Ignacio en la oración consideraba el cuerpo, y la postura 

es como una disposición que ayuda al espíritu. También considera el cuerpo en la oración de aplicación de 

sentidos. Cf. LOYOLA I., Ejercicios Spirituales, 239, 247, 252. 
8 GOMEZ-ACEBO I., ed., Cinco Mujeres Oran con los Sentidos. Se intenta crear una conexión entre el cuerpo y 

el espíritu, no de acallar el interior con exceso de palabras, músicas o imágenes. 

necesarios para la escucha y la autenticidad que se deben dar en la vida cotidiana, 

ya que el conocerse en verdad lleva necesariamente el reconocimiento doloroso del 

propio límite. Con la escucha, se ha iniciado el tiempo de prueba para discernir la 

llamada que se hace nueva y personal en cada etapa de la vida y clarificarla. Este 

proceso requiere de una disciplina, que es referida por San Pablo como la que hacen 

los atletas para correr en el estadio (1 Cor, 9,25). 

 
Con el entrenamiento y el esfuerzo, las nuevas costumbres adquiridas, van venciendo 

los hábitos pasados de fuga de sí, y disponen a la persona a la escucha del Espíritu 

de Dios. En esta etapa los encuentros con Jesús en la oración, en la escucha de la 

Palabra, en la reflexión conjunta, la Eucaristía, y la relación con las hermanas y 

hermanos comienzan a tener un lugar privilegiado en la vida de la persona. 
 

 

En esta etapa se desea vivir y puede iniciarse un proceso de relación personal con el 

Señor Jesús: comenzar a conocerle y conocerse, y en la relación se va encaminado 

hacia la totalidad y la implicación afectiva. Se pondrán en juego sus dinámicas, 

límites, capacidades y dones para conocerse en la verdad. Las mediaciones en esta 

etapa, tienen un papel fundamental. Pueden ser palabras de amigos y amigas, 

lecturas de libros, acontecimientos históricos. La realidad social nos interpela, las 

relaciones concretas en la vida de cada día ponen en juego la dinámica de la persona. 

Silenciarse para escuchar los ecos interiores es todo un esfuerzo. 
 

 

¿Qué medios uso o puedo usar para escucharme interiormente? 

¿Qué sentimientos y emociones escucho? 

¿Qué me dice mi cuerpo? 

¿Cuáles son mis afectos hacia Jesús? 

¿Intuyo que alguna relación con alguna persona o modo de relacionarme me separa de 

Jesús? 

¿Qué relaciones me llevan a Jesús? ¿por qué? 

¿Qué me impide entrar en el silencio interior para escuchar a Jesús?, ¿algún sentimiento? 

¿miedo? ¿enojo? ¿comodidad? ¿deseo de evasión? 



 

3 
 

 

 
«Marta se fue a llamar a su hermana María». La mujer que se adentra en este proceso, 

encontrará claves para asumir su ser femenino en las relaciones con mujeres y varones. 

En su relación con otras mujeres, es posible que se dé una identificación con ellas y 

se revivan elementos de la relación con la madre (sumisión, dependencia, rebeldía), 

o con otras mujeres significativas en la vida. Las relaciones entre las mujeres son 

más intensas y complejas, precisamente por la presencia de transferencias que 

repiten los lazos establecidos con la madre. 

Es la ocasión para conocerse, re-elaborar la relación y asumir la propia identidad 

de mujer, la sexualidad y corporalidad desde una perspectiva positiva. Son 

necesarios los espacios de empatía que toleren las diferentes emociones que vivirán 

unas y otras, así como los espacios de autonomía para que ejerzan con libertad las 

propias decisiones. Este punto es clave ya que, todavía se da en el 

ambiente religioso eclesial, mujeres y varones que tienen una imagen deformada de la 

mujer y ven la sexualidad femenina como algo pecaminoso, tentador o devaluado, 

y esto lo trasmiten, consciente o inconscientemente a otras mujeres, de manera que 

les hacen experimentar vergüenza y culpa sólo por el hecho de ser mujeres. Es 

necesario el reconocimiento de la propia dignidad de mujer como imagen de Dios. 

Esto potenciará una mejor cualidad de las relaciones y de comunicación entre 

mujeres. 
 

 

También es necesario analizar qué tipo de relaciones establecemos con los varones, 

incluyendo a los clérigos que ejercen un servicio en las comunidades religiosas y 

parroquiales. Las relaciones ¿son de amistad?, ¿de servicio mutuo como hermanos en la 

Iglesia de Dios?, ¿de servilismo?, ¿de poder y dominación? Si consideramos la relación 

de la mujer hacia el varón es posible que se dé, de forma más acentuada y poco 

realista, una imagen idealizada del varón9, que fomenta en ella actitudes de 

dependencia, sumisión, así como actitudes que implican relaciones jerarquizadas. 

Si consideramos la relación desde el varón a las mujeres, percibimos que en el contexto 

institucional eclesial se dan ordinariamente dos actitudes con respecto a las religiosas 

¿Cómo me relaciono con las mujeres de mi comunidad? ¿cómo me relaciono con la 

autoridad? ¿qué siento? 

¿Constato a lo largo de mi vida religiosa problemas repetitivos en la relación con otras 

mujeres? ¿con la autoridad? 

¿La autoridad me recuerda a alguien de mi familia? 

¿Cuando pienso en mi mamá (o persona que haya sido como mamá) que sentimientos me 

vienen? (distinto de pensamientos. Por favor no juzgarse, simplemente escuchar) 

¿Cuándo pienso en mi papá (o persona que haya sido como papá) que sentimientos me 

vienen? 

¿Ves alguna relación entre los sentimientos que sientes (o has sentido) ante la autoridad y 

lo que sientes hacia tu mamá? ¿Qué ves? 



 

4 
 

y a otras mujeres: se les idealiza o devalúa como sucede en la relación con la madre10. 

Si se la idealiza, puede ser considerada como alguien angelical, casi fuera de este 

mundo, pura y santa. Evitando el encuentro con la realidad de la mujer, y una 

relación con alguien semejante a él y a la vez diversa, que le confronta como mujer 

con todo lo que esto le puede implicar. Si la devalúa, no le da voz, ni palabra, la 

considera como un ser de segunda clase y servidora11. Se repiten así, en el seno 

de la Iglesia esquemas “mundanos” de la sociedad con respecto a las relaciones, al 

trabajo, a los espacios de participación en la toma de decisiones en todos los 

estamentos de la Iglesia considerándolas menores de edad12. Es por tanto 

necesario desenmascarar estos conceptos conscientes e inconscientes, que 

pueden alimentar relaciones y roles que nada tienen que ver con la llamada a 

 

9 Los padres no suelen ser cercanos a la familia en general y a las hijas en particular, esto hace que el apego al padre 

sea idealizado y que se de en la fantasía. Normalmente suele repetirse en sus relaciones con otros varones. 
10 El temor a la madre tiene sus raíces en la experiencia, que vive el niño, de abandono total en manos de la madre, 

y por tanto de una “madre poderosa”. Cuando no se ha dado una integración madura de la relación heterosexual, el 

varón necesita defenderse de este poder y puede hacerlo de dos formas: idealizándola o devaluándola, evita así una 

relación personal de igualdad, donde puede ser vulnerable. 11 El lugar de la religiosa en la Iglesia, y en general de la 

mujer, ha sido el de un segundo plano, y si se le debe pagar, sobre todo cuando trabajan en parroquias o en 

servicio a sacerdotes, es poco remunerada, como mano de obra barata, sin dar espacios suficientes a manifestar 

sus opiniones y participar activamente en las decisiones eclesiales. En ocasiones, hay mujeres, que a pesar de tener la 

misma cualidad de trabajo y quizá con más horas y mejor preparación que los varones reciben un sueldo menor, 

sólo por ser mujeres. 
12 Las Órdenes y Congregaciones religiosas, de las cuales tres cuartas partes son mujeres, en su gran mayoría han sido 

dóciles y eficaces para seguir las orientaciones del Concilio Vaticano II, sobre todo en lo que se refiere a la formación 

y preparación. Sin embargo, a nivel eclesial, no se dan los medios financieros de apoyo para la formación de las religiosas 

que se dan a los candidatos al ministerio sacerdotal, aunque ambos formamos parte de la Iglesia. 

vivir relaciones evangélicas en el servicio eclesial (Mc 3, 33-35). Fuera del ambiente 

clerical, a veces es más factible vivir relaciones paritarias entre mujeres y varones. 

 

 

 

En la sociedad neoliberal y de violencia que vivimos, tanto en el primer mundo como 

en el tercero y cuarto mundos, el sexo se ha vuelto un elemento de consumo y convierte 

a las mujeres en lado frágil donde se manifiestan las agresiones y la violencia13. Es 

posible que algunas mujeres que escuchan la llamada a la Vida Consagrada, hayan sido 

utilizadas, o quizá sufrido abusos sexuales de parientes, amigos o familiares14 o que 

también los hayan sufrido al interno del 

contexto eclesial en la Vida Religiosa15. Para retomar 

entre las manos toda su persona, se encontrarán con 

el doloroso proceso de aceptación de su historia, 

sexualidad e identidad de género, hasta verlo como 

algo positivo. Si otras mujeres en la comunidad, o 

clérigos condicionados por prejuicios, o por la propia 

inmadurez, devalúan la sexualidad de la mujer, y 

¿Qué sientes y cómo te sientes en relación con los varones que te relacionas? 

¿Esto que sientes, crees que tiene algo que ver con tu historia familiar? 

¿Cómo te sientes y te comportas frente a los varones que son sacerdotes? 

¿Algo en particular que sientas en esta área y te gustaría trabajar? 



 

5 
 

fomentan la inferioridad y la culpa considerando el 

aspecto corporal femenino como objeto o como algo 

malo, o menos bueno que otros aspectos de la persona, 

condicionarán 

e influirán negativamente la integración de la afectividad y la sexualidad cuyo fruto es la 
castidad. 

 
Es necesario que la mujer pueda desenmascarar estos conceptos conscientes e 

inconscientes y trabajar en el descubrimiento y aceptación de su propia dignidad 

como mujer bendecida por Dios como imagen suya. 

 

 

 

13 La mujer es víctima de la explotación de esta sociedad de consumo que la toma como objeto sexual. Para 

el campeonato mundial de fútbol en Alemania 2006, se organizó una red que tenía como objeto llevar a mujeres 

jóvenes de distintos países para la diversión de los que quisieran y pudieran ¡pagarlo! A ellas se les llama 

prostitutas con una palabra ofensiva porque quizá son pobres y no tienen posibilidades para encontrar trabajo 

y mantener a sus hijas e hijos, sin embargo, no se habla de los que son proxenetas, traficantes, explotadores 

y “prostitutos”. 
14 «Una de cada tres mujeres en el planeta ha sufrido abusos en algún momento de su vida a manos de 

agentes del Estado,  

miembros de su propia familia o conocidos». Amnistía I

nternacional. http://207.44.202.102:82/dmirror/http/www.es.amnesty.org/nomasviolencia/datos.php 

(19/09/2005). Las mujeres son las víctimas no reconocidas de las guerras, y son ellas, mujeres adultas y niñas 

las personas más afectadas por los conflictos armados hoy. 
15 Cfr. CONFEDERACION LATINOAMERICANA Y CARIBEÑA DE RELIGIOSAS Y RELIGIOSO. GONZALEZ 

CASAS MR 

(2022). Vulnerabilidad, Abusos y Cuidados en la Vida Religiosa Femenina. Claretiana. Argentina 

 

¿Qué sientes y cómo te has sentido al ser una mujer en tu familia? 

¿Esto que sientes, forma parte del contexto cultural donde naciste? 

¿Cómo te sientes y qué sientes de ser mujer en la Iglesia? 

¿Qué sientes con respecto a tu sexualidad femenina? ¿alegría de ser mujer? ¿qué es algo 

pecaminoso? ¿Qué es humillante? ¿vergonzoso? 

¿Algo más de lo que te des cuenta? 

http://207.44.202.102:82/dmirror/http/www.es.amnesty.org/nomasviolencia/datos.php

