
DIC
2025
BOLETÍN

86



EDICIÓN: 
Hnas. de la Caridad de Sta. Ana 
C/Madre Ràfols, 13.  
50004 Zaragoza. España
Tels: 976 43 54 22

976 43 91 46
www. chcsa. org

EQUIPO DE COORDINACIÓN: 
Rosa Muñoz Andrés
Pili Omella Griñón

DISEÑO ARTÍSTICO:
Dani Latorre Manresa
Marta Fresneda Gutiérrez

DEPÓSITO LEGAL: 
Z - 554-97 

Esta revista  
ha sido  

impresa en

COLABORADORES  
EDICIÓN/REDACCIÓN
Elvira Sanjuán Cuartero
Enriqueta Alberola Durán
Dulia Zúñiga Gómez

Caminar con esperanza hacia la paz...............................................3

Esperanza en movimiento...............................................................4

El Jubileo de la educación...............................................................7

Amanecer en Elmina......................................................................10

Acompañar a los jóvenes en la esperanza...................................13

Casa primavera: un hogar donde cada vida florece....................15

La Casa “Ankuram”........................................................................18

Comunidad que sana.....................................................................20

Ecología integral.............................................................................24

Hospitalidad que une culturas......................................................28

El milagro de Servir........................................................................33

Semillas de esperanza....................................................................35

Madre Ràfols sendero de fe y servicio..........................................38

Sistema de Salud Madre Ràfols.....................................................39

Arte para la esperanza...................................................................42

De la ayuda al servicio compartido...............................................47

Manos que curan, rostros que esperan........................................50

Oración por la Paz..........................................................................53

Felicitación navideña......................................................................54

Apadrinamiento y colaborador.....................................................55

ÍNDICE



En este Año Jubilar, “caminar con esperanza 
hacia la paz” no es solo un lema inspirador, 
sino una llamada profunda a ponernos en mo-
vimiento y convertir la esperanza en una misión 
real. La esperanza se vuelve fecunda cuando 
redescubrimos nuestra vocación como un ser-
vicio a la humanidad: en la educación, en la sa-
nidad, en la vida cotidiana y en cada gesto que 
ayuda a que otros crezcan. 

También en la vida consagrada la esperanza 
toma forma concreta. Nuestras comunidades, 
verdaderas “comunidades que curan”, son 
un antídoto contra la soledad y la división. En 
muchos de los lugares donde estamos presen-
tes, la fraternidad se convierte en espacio de 
acogida, escucha y acompañamiento. Así mis-
mo, el cuidado y la cercanía con los jóvenes se 
transforma en siembra de vocaciones nacidas 
de la misericordia: la esperanza se contagia 
cuando alguien camina a tu lado. 

La hospitalidad continúa siendo una clave esen-
cial. En nuestras comunidades interculturales 
—allí donde la vida nos ha enviado— descu-
brimos que la esperanza es capaz de unir cul-
turas, derribar barreras y construir fraternidad. 
Del mismo modo, la misión en las fronteras nos 
enseña a llevar la esperanza a contextos de po-
breza, vulnerabilidad o conflicto, donde la paz 
se vuelve urgente y profundamente concreta. 

Cuidar la vida y el planeta es hoy un compromi-
so ineludible. La ecología integral nos recuer-
da que proteger la creación es también cuidar 
la paz desde la justicia, la responsabilidad y el 
respeto por cada forma de vida. Unido a ello, 
la “economía del cuidado” nos invita a dar va-
lor al servicio, a la gratuidad y a la ternura, fren-
te al consumo y la indiferencia. 

Los testimonios de Hermanas y Laicos en hos-
pitales, escuelas, residencias y misiones son 
verdaderas semillas de esperanza en tierra 
herida. Son historias sencillas que revelan el 
milagro cotidiano de servir y de acompañar la 
fragilidad humana. Y, junto a todo ello, la cul-
tura y el arte abren nuevas puertas: la belleza 
que nace de la música, la poesía, el teatro o 
las imágenes —esas “manos que curan, rostros 
que esperan”— nos recuerdan que la esperan-
za siempre tiene un rostro humano. 

Todo nos conduce a una certeza: la esperanza 
continúa. Lo han expresado nuestros Fundado-
res, María Ràfols y Juan Bonal, y lo repite el 
Papa Francisco: la esperanza cristiana no con-
siste en esperar que todo cambie por sí solo, 
sino en creer que Dios puede hacer nuevas to-
das las cosas y que nosotros somos llamados a 
colaborar en esa obra. 

Por eso, somos enviadas a ser peregrinas de 
esperanza y sembradoras de paz, cada día, con 
pequeños gestos que transforman la realidad 
y abren caminos nuevos para quienes más lo 
necesitan. 

3EDITORIAL

Hna. Pili Omella

Caminar con esperanza

HACIA LA PAZ



4

La “Casa de Misión Santa Ana” 
es una misión de frontera. Está 
ubicada en Lago Agrio fronte-
ra norte de Ecuador con Co-
lombia, en plena selva amazó-
nica donde el verde con todos 
sus tonos y formas, envuelve y 
transmite vida. 

Las fronteras son sitios de 
gran movimiento. Los pobla-
dores de estas zonas, pasan 
permanentemente de un lado 
al otro, compartiendo vida, 
costumbres, familia, dificulta-
des y beneficios. Son comuni-
dades acogedoras, solidarias 
y abiertas, donde la hospitali-
dad fluye con una naturalidad 
maravillosa. 

Las fronteras también son las 
periferias de los países y por 
lo tanto sufren el abandono del estado, re-
flejado en la pobreza, en la precariedad de 
los servicios públicos, la salud, la educación, 
la infraestructura y la escasa presencia de 
entidades gubernamentales. 

Cuando los movimientos fronterizos vienen 
dados por el éxodo de comunidades en-
teras que huyen de su país por la violencia 
como viene pasando por décadas con los 
migrantes colombianos, o por la necesidad 
de supervivencia, como pasó con el éxodo 
masivo de venezolanos hacia el sur y que 
ahora van de regreso, generando un movi-
miento pendular, las fronteras se convierten 
en espacios peligrosos, oscuros y mudos, 
donde grupos criminales se dedican al tráfi-
co y trata de personas, los utilizan para la ex-
plotación sexual y el tráfico de droga, apro-
vechándose de su estado de indefensión y 
vulnerabilidad. 

Así es como las fronteras hablan de migra-
ción forzada, la generada por la violencia 
estructural ejercida por los sistemas insti-
tucionales que a través de políticas y le-
yes favorecen los intereses de unos pocos 
creando desigualdades sociales, políticas y 

económicas vistas como normales; negan-
do al pueblo la posibilidad de acceder a 
salarios justos, al trabajo, a la salud, la edu-
cación, la vivienda y la alimentación; refor-
zando la marginación de grupos por clase 
social, raza o género y la violación de dere-
chos humanos. 

La violencia directa ejercida por grupos ar-
mados, que atentan contra la integridad fí-
sica, psicológica y sexual de las personas, 
despojándolos de sus pertenecías, exigién-
doles pagos (vacunas), reclutando los hijos, 
violando las madres y asesinando a uno de 
los miembros si se niegan a sus exigencias; 
obligándolos a abandonar todo, a salir del 
país sin nada, es también migración forzada. 

Aquí en las zonas de frontera coinciden las 
dos formas de periferia según el Papa Fran-
cisco, las geográficas y existenciales. Por la 
migración forzada se atraviesa una fronte-
ra geográfica con el dolor del desarraigo, 
del despojo, la incertidumbre, con el mie-
do metido en los huesos, o con la piel del 
estómago pegada, con depresión y estrés 
crónico provocado por el hambre…

ESPERANZA EN MOVIMIENTO 
LAS FRONTERAS DE LA MISIÓN



5

Ante estas periferias existenciales, con las 
que nos encontramos cara a cara en nuestra 
misión, experimentamos nuestros limites, 
nuestra pequeñez… y… ¡nos sorprende la 
esperanza, la vemos, la sentimos, la palpa-
mos!. . . no puede ser más evidente que Él 
está ahí, en cada una de estas personas, en 
sus células, en su ser, en su alma, sufriendo 
cada dolor, cada trauma… y brotando des-
de lo más profundo de su ser en una actitud 
confiada, creyendo que van a estar bien, 
que van a lograr superar lo han vivido, que 
Dios está con ellos y no los abandona. 

Vemos llegar a Margarita con sus tres hijos y 
su pareja, todos bien limpios y arregladitos, 
sus rostros expresan la alegría de venir al co-
medor, de sentirse apreciados y acogidos, 
estuvieron 5 días en el albergue de Tarabita 
y estaban contentos porque una organiza-
ción humanitaria les pagó un mes de alqui-
ler en un apartamento. Aunque duerman 
en el piso, extendiendo la poca ropa que 
pudieron meter en la mochila y la que les 
regalaron en el albergue, para dormir. Están 
buscando trabajo y pidiendo cita en las or-
ganizaciones para gestionar las ayudas hu-
manitaria y la regulación de sus documen-
tos. Ellos tuvieron que salir de un momento 
para otro. Fueron a buscarlos a la casa para 
reclutar a su hijo adolescente, el padre no 

estaba, a la madre la violaron y 
amenazaron de muerte a toda 
la familia sino se iban, salieron 
con lo que tenían puesto, se 
encontraron con el padre en 
el camino y huyeron. 

Ángel, su pareja, sus tres hi-
jos, el yerno y su nieto, llevan 
tres años en lago Agrio, ya 
tienen visa de refugio. Esta 
condición les permite trabajar 
legalmente. La situación eco-
nómica es muy difícil, son ex-
plotados en el trabajo y se ven 
obligados a permitirlo porque 
no tienen opción. Ángel y su 
esposa trabajan hasta 10 ho-
ras o más, al día, en un camión 
que va vendiendo verdura por 
las tiendas y por las calles en 
los barrios. El dueño conduce 
el camión y ellos se encargan 
de vender. La jornada empie-

za a las 4:00 AM, deben cargar los bultos al 
camión, organizarlos y empezar a preparar 
la verdura para la venta, que supone esco-
gerla, limpiar, separar, desgranar y empacar. 
Esto lo van haciendo mientras el camión va 
en marcha. Están regresando por las 14 ho-
ras, limpian el camión y termina su jornada. 
El pago es diario y cada uno recibe entre $10 
a $15dólares según las ventas, más el desa-
yuno y el almuerzo. Su salud física y emo-
cional se ve afectada permanentemente, es 
mucho esfuerzo y solo ganan para sobre-
vivir. Su familia debe ir al comedor porque 
entre los pagos urgentes como el alquiler, 
el colegio de los niños, medicamentos, co-
sas de aseo, etc, no alcanza para la comida. 
Aunque los ánimos a veces decaen, siem-
pre tienen la capacidad de ver y agradecer 
a Dios lo bueno de cada día, el estar juntos, 
el trabajo, el techo y la comida. 

Rosa, llega con sus tres hijos menores, salu-
dan con cercanía y cariño, disfrutan el poder 
sentarse porque vienen caminando desde 
la escuela y el sol quema. A la pregunta, 
¿cómo van?, su respuesta es, ¡bien gracias a 
Dios!, acompañada de una sonrisa amplia, y 
comenta“aunque no pude vender todos los 
refrigerios que preparé. Pero bueno, maña-
na si Dios quiere vendo todo, así es, unos 
días buenos y otros no tan buenos”. Rosa 



6

sufre de soriasis, el sol es su peor enemigo, 
pero debe salir todos los días a vender sus 
refrigerios. Hace su larga ruta caminando. 
Va cubierta de pies a cabeza en unas tem-
peraturas de 20° a 24°grados. A las 4:00am 
ya está en pie para preparar los refrigerios, 
dar desayuno a los niños y enviarlos a la es-
cuela. Ella necesita de tratamiento médico 
permanente con diferentes especialistas. 
Requiere de medicamentos y exámenes de 
laboratorios. Del sistema de salud solo reci-
be la atención médica. Debe buscar ayuda 
en las diferentes organizaciones humanita-
rias, que algunas veces le pueden ayudar, 
pues generalmente las ayudas son una vez 
por persona. Cuando está en esta situación 
se atrasa en el pago del alquiler, pero la 
dueña le tiene paciencia y la espera porque 
sabe que paga. La alegría con la que lle-
gan sus hijos al comedores hermosa, entran 
corriendo y dejan la mochila en la silla, van 
a saludar como si llegaran a su casa, pre-
guntan qué es hoy la comida y responden 
¡qué rico!, mientras esperan juegan con sus 
amiguitos del comedor. En la mesa hablan, 
se ríen, disfrutan la comida y al salir van a 
despedirse “gracias hermanita, muy rica la 
comida, Dios les pague”

Como estos casos, muchos. Para ellos ir al 
comedor no es solo alimentar su cuerpo, 
sino, su esperanza, se encuentran con otras 
familias, comparten, se animan y se ayu-
dan. Todos nos sorprenden y contagian de 
fe y esperanza. Constatamos cada día, que 
las palabras del Papa francisco en su cate-

quesis sobre la esperanza son verdaderas: 
“Quien está animado por la esperanza y es 
paciente, es capaz de atravesar las noches 
más oscuras”. Ellos son testimonio claro de 
que la fe y la esperanza, son un regalo gra-
tuito de Dios, como el poder respirar. La re-
conocemos cuando no podemos explicar o 
dar razón de cómo son capaces de vivir eso 
y de esa manera. 

El del trabajo en equipo con las personas 
Fundación Tarabita (ONG local, socia de 
ACNUR) con quienes llevamos adelante 
esta misión. Así como la coordinación con 
las demás organizaciones humanitarias que 
trabajan por las personas en situación de 
movilidad humana, como La Agencia de 
la ONU para la Atención a Refugiados AC-
NUR, La Organización Internacional para los 
Migrantes OIM, el Consejo Noruego para 
los refugiados, HIAS, Cruz roja, el Servicio 
Jesuita para Refugiado Sjr, Federación de 
Mujeres Sucumbíos FMS, entre otros. Y el 
compromiso permanente de los Misioneros 
Monfortianos, los Hermanos Maristas, los 
voluntarios a tiempo completo como Eleo-
nora y David, esposos italianos, y José, ve-
nezolano, con mucha experiencia en trabajo 
humanitario. Más allá de las organizaciones, 
es el encuentro de corazones que saben 
que el sentido de sus vidas está en el servi-
cio a los hermanos, en el procurar una vida 
más humana para todos. 

No nos queda más que agradecer al Padre, 
el regalo de estar aquí, con sus predilectos y 
acariciarnos el alma con su presencia. 



7

EL JUBILEO
DE LA EDUCACIÓN
El jubileo de la educación es un tiempo 
de gracia, un tiempo de renovación y una 
oportunidad para relanzar y enriquecer el 
Pacto Mundial por la Educación, iniciativa 
impulsada por el Papa Francisco. El Papa 
León XIV decidió asociar el Jubileo de la 
Educación a la figura de un educador ex-
traordinario y de gran inspiración para la 
filosofía de la educación: San Jhon Henry 
Newan, quien fue nombrado co-patrono de 
la misión educativa de la Iglesia, junto con 
Santo Tomás de Aquino. 

He tenido el privilegio de participar de es-
tos eventos. El Jubileo de la Educación se 
inauguró con la Santa Misa presidida por 
el Papa León XIV el 27 de octubre. Al día 
siguiente celebración del aniversario del 
Gravissimun Educationis. Los días 30 y 31 
de octubre del presente año, encuentro 
con estudiantes en el Aula Pablo VI, mien-
tras que la conferencia internacional titula-
da “Constelaciones Educativas: Un Pacto 

con el Futuro” en el Auditorio de la Conci-
liazione. El 31 de octubre encuentro con los 
educadores en la plaza de San Pedro. 

Parafraseando el discurso del Santo Padre 
León XIV “Plaza San Pedro 31 de octubre 
de 2025” La Iglesia es Madre y Maestra, 
por lo tanto, nosotros debemos contribuir 
a encarnar su rostro en nuestros alumnos. 
El Santo Padre agradeció la luminosa cons-
telación de carismas que tiene la iglesia por 
mantener siempre en el centro a la persona. 
Él, desde su experiencia como educador 
recalcó cuatro aspectos de la doctrina del 
Doctor Gratiae que considerò fundamenta-
les para la educación cristiana. Los cuales 
matizó desde el carisma agustiniano: la in-
terioridad, la unidad, el amor y la alegría. 
Son principios que quisiera que se convier-
tan en los pilares de un camino a recorrer 
juntos, haciendo de este encuentro el inicio 
de un proceso común de crecimiento y en-
riquecimiento mutuo. 



8

Ello me llevó a cuestionarme y preguntar-
me desde nuestro carisma de Hermana de 
la Caridad de Santa Ana ¿somos conscien-
tes de la importancia y lo que supone como 
congregación un proyecto como el PEI 
GLOBAL? ¿Estaremos dispuestas a ser faro, 
brújula, mapa, sueño, este proyecto educa-
tivo? ¿Entiendo el PEI como experiencia de 
Iglesia, conectado con el Pacto Educativo 
Global? ¿Me intereso y doy lo mejor de mi, 
en esta aventura congregacional? 

Este jubileo me recuerda una vez más la im-
portancia de estar abierta a los signos de 
los tiempos. El PEI “ha lanzado la aventu-
ra de redefinir nuestro carisma de siempre, 
pero a la luz de los signos de los tiempos 
actuales, como pide el Concilio Vaticano 
II”. 

“Vivimos en un mundo dominado por pan-
tallas y filtros tecnológicos, a menudo su-
perficiales, en el que los estudiantes, para 
entrar en contacto con su propia interiori-
dad, necesitan ayuda”. Tanto la educación 
como la pastoral “debe basarse en expe-
riencias de aprendizaje espiritual” como lo 
menciona el libro “Proyecto Educativo Ins-
titucional Global-PEI” nuestro modelo es-
piritual pretende crear un humus o terreno, 
donde cada persona se prepare para recibir, 
cultivar y fructificar su fe. Lo llamamos teo-

logía del sembrador, donde lo fundamental 
es sembrar, cuidar, y retroalimentar. Nues-
tro carisma es una relectura del evangelio. 
Nuestros fundadores, María Ràfols y Juan 
Bonal, fueron más allá del sentido común, 
el aprendizaje espiritual dota a las personas 
de herramientas para su identidad y el sen-
tido de la vida. 

El Papa León XIV haciendo referencia a la 
palabra unidad menciona su lema “es In illo 
uno unum” expresión agustiniana, recuer-
da que sólo en Cristo encontramos ver-
daderamente la unidad, como miembros 
unidos a la Cabeza y como compañeros en 
el proceso de continuo aprendizaje de la 
vida. Siguiendo nuestro modelo espiritual 
“PEI” evangelizar es empoderar desde una 
cristología del sembrador, donde la pasto-
ral consiste en entrenar las competencias 
cristológicas en lideres, hermanas y educa-
dores para ser sembradores, como Jesús, 
donde lo importante no es hablar mucho, 
sino aprender a mirar, a sembrar a confiar. 

El Papa comparte en su discurso haciendo 
referencia al ámbito formativo “cada uno 
podría preguntarse cuál es su comporta-
miento para captar las necesidades más 
urgentes, qué esfuerzo realiza para cons-
truir puentes de diálogo y de paz, incluso 
dentro de las comunidades docentes; cuál 



9

es su apertura en los procesos de co-apren-
dizaje y qué empeño pone en responder a 
las necesidades de los más frágiles, pobres 
y excluidos. La enseñanza nunca puede se-
pararse del amor. 

Desde el PEI hablamos de un aprendizaje 
del cuidado que nos dice que evangeliza-
mos centrándonos en los más vulnerables, 
diseñando una pastoral: con todo amor, 
con todo detalle, con todo cuidado, el sa-
ber estar al lado, escuchar. Nuestro carisma 
es una relectura del evangelio, del amor. 

El Papa continúa diciendo que los verdade-
ros maestros educan con una sonrisa, y su 
apuesta es lograr despertar sonrisas en el 
fondo del alma de sus discípulos. Hoy, en 
nuestros contextos educativos, preocupa 
ver crecer los síntomas de una fragilidad in-
terior generalizada, en todas las edades. El 
papel de los educadores, es un compromi-
so humano, y la alegría misma del proceso 
educativo es plenamente humana, una lla-
ma que “funde las almas y de muchas hace 
una sola” (S. Agustín, Confesiones, IV, 8, 13). 

En nuestro PEI se nos dice que no se trata 
de hacer solo servicios, sino de ser caridad 
e irradiar, a través de ellos, la vida misma 
de Dios que es amor. La hospitalidad no es 
solo recibir al hermano, se trata de una ac-
titud permanente de apertura a la persona, 
de cercanía, exponiendo la vida, dándola 
poco a poco, día a día, con todo detalle, 
con todo cuidado, con el mayor amor. 

El Jubileo de la Educación ha destacado la 
importancia de la educación católica, enfa-
tizando la necesidad de una formación inte-

gral que abarque mente, cuerpo y espíritu. 
La importancia de la interioridad y la vida 
espiritual. El uso prudente de la tecnología 
en la educación. La necesidad de una an-
tropología cristiana sólida y la educación 
como acto de esperanza y servicio. 

La educación católica es fundamental para 
la formación integral de las personas, ya 
que combina la fe y la razón, y busca formar 
personas integras, con valores y principios 
sólidos con capacidad de pensar crítica-
mente y tomar decisiones, fomentar la fe y 
la espiritualidad, preparar a los estudiantes 
para ser lideres y servidores en la sociedad. 

El Proyecto Educativo Institucional Global 
PEI traza en sus líneas de acción un impac-
to positivo en la sociedad, ya que fomen-
ta la responsabilidad social y el servicio, 
promueve la justicia social y la paz, ayuda 
a construir una sociedad más compasiva 
justa y solidaria. Para qué se promueve un 
Jubileo de la Educación, sino es para reno-
var y relanzar la iniciativa que tenia el Papa 
Francisco con el Pacto Mundial por la edu-
cación. 

Es por ello que considero que el PEI es un 
medio irruptivo, un cambio significativo 
que transforma la manera en que se enseña 
y se aprende, y que tiene un impacto positi-
vo en el aprendizaje y la educación no solo 
del estudiante, sino personal. Apostamos 
porque el Jubileo de la Educación se pro-
longue en el tiempo. 

Hna. Ana María González
Settecamini -Roma



10

DAYBREAK IN ELMINA 
(AMANECER EN ELMINA)

Los verdaderos protagonistas del proyecto 
que las Hermanas de la Caridad de Santa 
Ana y la Fundación Juan Bonal desarrollan 
en Elmina (Ghana) son, sin duda, las Herma-
nas Gina, Doris, Beatrice y la aspirante Aby, 
junto a los nueve profesores y las treinta jó-
venes que forman parte del St. Mary’s Girls 
Vocational Centre. Todos ellos forman un 
círculo en el que la devoción, la educación, 
el compromiso, la implicación, la disciplina 
y la esperanza son, en un entorno comple-
jo, el motor de cada día. 

El papel de las Hermanas y de la Fundación 
ha sido, es y seguirá siendo esencial para 
la continuidad de este proyecto. Ayer eran 
cerca de ciento ochenta alumnas; hoy son 
sesenta y cinco, de las cuales una veintena 
viven en régimen de internado en el centro. 
El reto ahora es claro: aumentar el número 
de alumnas y conseguir que el centro sea 
autosostenible. 

Según el sistema educativo de Ghana, una 
vez superado el Junior High School (JHS), 
los estudiantes pueden optar por el Senior 
High School (SHS) o por un centro vocacio-
nal. En St. Mary’s Girls’ Vocational Centre, 
las jóvenes se forman durante tres años en 
especialidades como Catering Manage-
ment o Fashion Designing and Technology, 
además de cursar asignaturas comunes. El 
centro, privado y de gran prestigio en la 
región, cuenta con instalaciones muy bien 
equipadas y un profesorado comprometi-
do. Sin embargo, la gratuidad de la ense-
ñanza pública ha supuesto un reto impor-
tante, especialmente en una región como 
la Central Region, con bajos ingresos pero 
una fuerte tradición educativa, especial-
mente en Cape Coast, que está a 10 Km de 
Elmina. Estos dos hechos, son las principa-
les causas de la disminución del número de 
alumnas. 



11

Elmina es una ciudad costera que vive prin-
cipalmente de la pesca artesanal y del tu-
rismo, gracias a su fortaleza de finales del 
siglo XV —Patrimonio de la Humanidad— y 
al Parque Nacional Kakum. Sin embargo, 
estos recursos aún no se traducen en una 
mejora sustancial de la calidad de vida. Las 
Hermanas, los profesores y las alumnas en-
frentan diariamente desafíos como la hu-
medad extrema, las malas condiciones de 
las carreteras, y problemas de transporte, 
los cortes de electricidad y el acceso limita-
do a todo tipo de servicios a los que esta-
mos acostumbrados. Todos ellos hábilmen-
te liderados por la Hermana Gina, están 
tremendamente implicados en sus respon-
sabilidades, y nunca pierden la sonrisa. 

En África, no existe la rutina, todo es po-
sible y nada es seguro, a pesar de ello, las 
Hermanas, los profesores y las alumnas del 
centro mantienen un ritmo de vida marcado 
por la disciplina y la entrega. El día comien-
za cuando aún no ha amanecido. El silencio 
de la noche dura hasta las 4. 30am, a partir 
de esa hora los altavoces con mensajes de 

todo tipo combinados con música rompen 
la tranquilidad del descanso. 

Las alumnas, muchas de ellas procedentes 
de entornos familiares muy difíciles, en-
cuentran en el centro una oportunidad úni-
ca. Saben que están construyendo su futu-
ro: montar un pequeño negocio de costura 
o repostería, trabajar en hostelería, conver-
tirse en nutricionistas o incluso formar parte 
de las fuerzas armadas u otras instituciones 
del país. En Ghana, esto es mucho El centro 
da trabajo directa o indirectamente a más 
de quince personas. Es por ello que la con-
tinuidad de este proyecto es de vital impor-
tancia. Mantuve unas charlas con todos los 
profesores y algunas alumnas para conocer 
de primera mano cuáles son sus principa-
les inquietudes y sus propuestas de mejora. 
Fueron conversaciones muy constructivas, 
sinceras y abiertas. Posteriormente con-
trasté las necesidades identificadas con las 
Hermanas y se materializaron en quince 
acciones muy concretas. Tenemos un gran 
reto y compromiso por delante. 



12

Quiero también destacar el papel de la 
Hermana Gina como directora del St. Anne 
Catholic School en Nkrotondo, a 15 minu-
tos en coche, de St. Mary’s. Allí, coordina 
en calidad de directora un colegio con más 
de 500 alumnos, desde infantil hasta los 15 
años. Aquí, de nuevo, vemos el sello de las 
Hermanas de la Caridad de Santa Ana, en 
la educación, la implicación, la disciplina. 
Desde aquí, transmito el afectuoso saludo 
que profesores y alumnos han enviado para 
la Hermana Charo, cuyo recuerdo sigue 
muy vivo entre profesores y alumnos. 

Pasamos de la educación a la sanidad. La 
estrecha colaboración que existe entre los 
proyectos de Elmina (educación) y Asikuma 
(sanidad) es ejemplar. Gracias a esta unión, 
se organizó una jornada de prevención del 
cáncer de mama en Asikuma (en el marco 
de una campaña lanzada por el gobierno), 
de la que se beneficiaron dieciocho profe-
soras de los centros educativos (St. Mary y 
St. Anne). El hospital de Asikuma es otro de 
los proyectos de las Hermanas en Ghana, y 
un testimonio más de su entrega. 

Como broche final de mi primera visita a El-
mina, tuve el privilegio de participar, junto 
con las Hermanas de Elmina y Asikuma, el 

25 de octubre, en el doble jubileo organiza-
do por la archidiócesis de Cape Coast bajo 
el lema: “Peregrinos de la esperanza: ¡Que 
brille vuestra luz!”. Fue una celebración 
multitudinaria, con más de 12. 700 fieles, 
25 obispos, 270 sacerdotes, 119 religiosos 
y casi 500 catequistas. Se contó con la pre-
sencia del delegado del Papa, el cardenal 
Wilfrid Fox Napier, y del arzobispo Charles 
Gabriel Palmer Buckle. Fue una celebración 
impresionante, la organización para tanta 
gente, la entrega y devoción religiosa que 
se palpaba , un acto que duró seis horas 
bajo un sol típico de esas latitudes, todo, 
difícil expresar con palabras. 

Como voluntarios, nuestra misión es clara: 
escuchar, acompañar, identificar necesida-
des y comprometernos para transformar-
las en realidades. No se trata solo de estar, 
sino de estar con sentido, con compromiso, 
porque todos esperan resultados. 

Desde aquí mando un gran saludo a las 
Hermanas Gina, Doris y Beatrice a Aby a los 
profesores, Godson, Evelyn, Godwin, Jus-
tice, Charity, Felicia, Joseph, Patricia and 
Abigail y a las 30 alumnas del St. Mary´s así 
como a toda la comunidad del colegio St. 
Anne. 



13

Porque en ESPERANZA 
hemos sido salvos, pero 
la esperanza que se ve 
no es esperanza, pues, 
¿por qué esperar lo 
que uno ve? (Rm: 8, 24). 
Acompañar en la espe-
ranza al joven es tener la 
seguridad de confiar en 
lo que no es totalmente 
claro, en lo desconoci-
do, en la incertidumbre 
que trae consigo el ac-
tuar de Dios en el inte-
rior de cada persona. 
Desde esta premisa, 
quiero partir para com-
partir lo que ha sido una experiencia de co-
nocer y caminar en la vida de cada joven 
que se acerca en actitud de búsqueda, de 
un sentido de su propia existencia para dar 
respuesta a los interrogantes vitales del 
por qué, para qué, por quién, para quién y 
cómo generar una entrega de servicio que 
le lleve a ser feliz y alcanzar su plenitud de 
vida, desarrollando todas sus potencialida-
des en una relación de amistad con el Se-
ñor. 

Dios, dador de la vida, le ofrece a cada jo-
ven la certeza de que Él se mantiene firme, 
Su presencia es activa y siempre reconfor-
tante, le asegura que en el regalo de la vida 
que ha recibido está la ESPERANZA como 
tarea, proyecto y sueño que el joven ha de 
descubrir y desarrollar en una respuesta de 
libertad; en donde su vida se transforme 
en llama de ESPERANZA para su entorno y 
para la humanidad que hable de vocación, 
experiencia de amor y de misión. 

Por lo tanto, como acompañante, lo prime-
ro que he de tener claro en esta tarea es 

comprender que soy llamada para ser ins-
trumento de mediación, que Dios confía 
en mí para favorecer un adecuado proceso, 
brindar la ayuda y la posibilidad de desa-
rrollar con la joven un seguimiento de dis-
cernimiento que contribuya a que Ella de 
una respuesta vocacional acorde a la llama-
da que ha recibido del Señor. Por tanto, ser 
acompañante en la sociedad de hoy es vivir 
la misión de favorecer el desarrollo de una 
Cultura Vocacional, entendida como “la at-
mósfera donde se valora y se defiende la fi-
delidad a la propia vocación, porque ella ha 
sido recibida de Dios, porque es parte de la 
dignidad del ser humano y porque de ella 
depende la creación de un mundo nuevo”. 
(Pablo Walker, S. J). 

Asumir esta tarea desde la identidad de una 
Hermana de la Caridad de Santa Ana, sig-
nifica tener presente el Carisma de Caridad 
universal hecho Hospitalidad y acoger las 
actitudes del voto de Hospitalidad (Const. 
20), como pilares que muestran nuestra for-
ma de vivir la vocación y contribuyen al dis-
cernimiento vocacional de la joven inquie-
ta. 

ACOMPAÑAR A LOS JÓVENES 
EN LA ESPERANZA.  

VOCACIONES QUE NACEN DE LA MISERICORDIA



14

Concluyo este escrito haciendo referencia a las 
palabras del Papa León XIV a los jóvenes en su 
primera misa como Pontífice, en donde delineó 
una misión clara para ellos, con la ESPERANZA 
de que ellos asuman la misión de construir un 
mundo mejor: “Construyamos juntos un mundo 
nuevo donde reine la paz, la justicia, el cuidado 
de la creación y la dignidad de los más peque-
ños”. 

Hna. Rocío Riaño Morales. Bogotá (Colombia)

A continuación, presento la forma de vivir estas actitudes en este caminar vocacional: 

•	 Acogida, disponibilidad y servicio para recibir y dedicar el tiempo necesario a la 
joven en su proceso de discernimiento. 

•	 Humildad y desprendimiento, mansedumbre, sencillez y alegría para acoger la 
vida de la joven con sus heridas y sus deseos de superación, escuchando sin juzgar 
su pasado sino con la sencillez de quien sabe que “somos de barro y contamos 
con la presencia del Alfarero que transforma”. (2 Cor:4, 7). 

•	 Sintiéndonos exigidas y mandadas por aquellos a quienes servimos, valorando a 
las personas, viendo en Ellas a Cristo como don y riqueza. Percibiendo en la joven 
el rostro de Dios que nos impulsa a vivir la misericordia, haciendo que la joven viva 
un proceso de crecimiento y conversión que le lleve a apasionarse por seguir y 
amar a Jesús, desde la vivencia de la misericordia. Mt: 25, 40 “En verdad les digo 
que en cuanto lo hicieron a uno de estos hermanos Míos, aun a los más pequeños, 
a Mí lo hicieron. ”

•	 Abiertas y cercanas a la Iglesia y al mundo para intuir sus necesidades llegando a 
lograr como acompañantes, que cada joven en su proceso vocacional llegue a op-
tar por su mejor lugar y estado de vida vocacional que le lleve a sentirse miembro 
activo de la comunidad eclesial y testigo del amor de Dios en la Iglesia. 

Nuestra tarea de acompañantes es, 
por tanto, un acoger y un saber guiar, 
ser faros de luz y de esperanza para la 
joven que llega a nuestra Comunidad 
con el deseo de amar a Dios sobre to-
das las cosas (Ref. Mt: 22, 37). 



15

Hnas. Comunidad Casa Primavera
Provincia Santa Ana

Casa Primavera es una institución ubicada en la ciudad 
de León, Guanajuato, México. Fue fundada por la Se-
ñora Luz María Urtaza, quien se sintió inspirada por su 
hija Verónica, con discapacidad intelectual, para crear 
la casa. Surgió con la misión de brindar atención inte-
gral a mujeres jóvenes con Discapacidad Intelectual 
y Síndrome de Down. Su objetivo principal es ofrecer 
un hogar cálido y humano, donde cada persona pue-
da desarrollarse en un ambiente de respeto, cuidado y 
dignidad. 

Se atiende alrededor de 20 señoritas, acompañadas por la Comunidad de Hermanas: Ana 
Iris Flores Salazar, Teresita Jiménez Muñoz, Dinora González Hernández y Dayana Salas Es-
pinoza; y por un equipo profesional, que en conjunto impulsamos su formación educativa, 
espiritual, social, humana, terapéutica y recreativa. 

El nombre “Primavera” simboliza vida, alegría, crecimiento y esperanza, reflejando el espí-
ritu que guía cada una de sus acciones: ser un espacio donde florezcan las capacidades, la 
autonomía, los talentos y los sueños de quienes aquí habitan. 

Desde el Carisma de la Caridad hecha Hospitalidad, vivimos convencidas de que cada día 
es una oportunidad para sembrar esperanza y cosechar futuro en las jóvenes que acompa-
ñamos. 

Como Hermanas de la Caridad de Santa Ana 
nos sentimos llamadas y comprometidas a vi-
vir cada día con una mirada contemplativa de 
la realidad en que vivimos, recreando y revi-
talizando ese don y herencia que nos dejaron 
nuestros fundadores, Padre Juan Bonal y Ma-
dre María Ràfols. 

El día a día en Casa Primavera…

Cada día comienza con la alegría de un nue-
vo amanecer. Las señoritas con el apoyo de las 
Hermanas y el personal realizan su aseo y or-
den de las habitaciones. Después se reúnen en 
el comedor para compartir el desayuno, mo-
mento que también sirve para convivir y empe-
zar el día con energía. 

La mañana se dedica principalmente a activi-
dades educativas, con clases de lectoescritura, 
pensamiento matemático, manejo de tablets, 

CASA PRIMAVERA:
UN HOGAR DONDE CADA 
VIDA FLORECE



16

Casa Primavera está 
muy bonita porque aquí 
tenemos todo. 

Luz María Sánchez 
 42 años (Residente)

Casa Primavera es muy 
especial para mí porque 
Dios me dio la bendición 
de entrar y ser parte de 
un proyecto de vida que 
no conocía. Me dio la 
bendición de conocer a 
tantas personas lindas, 
sinceras, amables y de 
buen corazón. Es un 
lugar donde me siento 
tranquila, contenta, me 
hizo ver que el amor si 
existe, a pesar de todo 
siempre debemos agra-
decer a Dios principal-
mente y a Casa Prima-
vera. 

Mª Lourdes Ramírez Al-
dama (Lavandería) 

Colaboradora  
por 22 años

Casa Primavera es ayu-
darnos unas a otras, 
apoyar a las Hermanas 
y a las maestras. Estoy 
muy a gusto aquí. 

Marta Patricia Ramírez 
50 años  

(Alumna externa)

Para mí la casa es linda, 
con personas amables, 
hay mucha gente buena 
que nos apoyan y nos 
enseñan. 

Xóchitl Olán  
29 años (Residente)

Casa Primavera es como 
un hogar para mí, me 
gusta el árbol y las plan-
tas, y compartir con las 
compañeras. 

 Lucía Sánchez  
18 años  

(Alumna externa)

Casa Primavera es una 
oportunidad para seño-
ritas con discapacidad 
intelectual para desa-
rrollar habilidades que 
les permitan tener una 
vida más independiente. 
Casa Primavera es segu-
ridad, estabilidad, con 
un ambiente de acogida. 

Lisset Zendejas  
(Psicóloga Educativa) 

Colaboradora  
por 11 años

Casa Primavera significa 
mucho para mí, es ese 
puerto seguro que como 
madre de una hija con 
discapacidad ha sido 
mi apoyo en estos 21 
años, han sido mi forta-
leza, mi esperanza. Casa 
Primavera es el hogar 
de mi hija. Han pasado 
un ejército de hermanas 
caritativas, amorosas, 
llenas de fe, que todas 
se merecen un lugar 
muy especial en nuestro 
corazón. 

Gisela Zamudio  
(Madre de una  

alumna externa)

Testimonios y voces

talleres de creatividad, gastronomía, relaja-
ción, grupo de reflexión, juegos, activación 
física, momentos de esparcimiento, recrea-
ción y otros aprendizajes adaptados a sus 
capacidades. También hay espacios para 
aprender las tareas del hogar, como lavan-
dería y ropería, cocina, recamaras y bazar, 
reforzando así el sentido de responsabili-
dad, autonomía y colaboración. 

Por la tarde las señoritas participan en talle-
res en los que elaboran bisutería y manuali-

dades para su uso personal o para la venta. 
Estos talleres se trabajan con el apoyo de 
estudiantes de servicio social de las Univer-
sidades. Con esto se busca el desarrollo de 
habilidades motrices y fomentar la creativi-
dad e imaginación de las residentes. 

La dimensión espiritual es un pilar muy im-
portante para la casa, se destinan diaria-
mente espacios de oración y encuentro, así 
también como la formación de valores hu-
manos y cristianos. 



17

Un futuro que florece…

Casa Primavera es un testimonio de que la 
esperanza puede convertirse en realidad 
cuando las personas acompañan, apoyan y 
creen en los demás. 

Cada día descubrimos que la discapacidad 
no es un obstáculo, sino una oportunidad 
para descubrir nuevas formas de superar 
retos y mostrar la fuerza del espíritu huma-
no. Cada persona sin importar sus capa-
cidades físicas, cognitivas o intelectuales, 
tiene un potencial ilimitado para aprender, 
crear y contribuir. Lo que realmente cuen-
ta no es lo que limita el desarrollo intelec-
tual, sino la determinación del corazón y la 
mente para alcanzar sueños y transformar 
la realidad personal y social. 

En cada sonrisa, en cada logro y en cada 
gesto de cariño, florece la vida de quienes 
llaman a este lugar su hogar, porque aquí la 
primavera nunca se termina. 



18

En el Hogar “Ankur” en Mumbai, creado en 
1997, las200 niñas están con nosotras hasta 
el examen SSC, que es el décimo grado. Si 
continúan sus estudios superiores en el 11. 
º y 12. º grado hasta que terminan una ca-
rrera, tienen que ir a un College, Facultad 
o Universidad. Cuando terminan su examen 
SSC, las enviamos con sus familias. Algunas 
de ellas, que son de áreas rurales, tienen 
que regresar a casa y no continúan sus es-
tudios en sus poblados y les resulta difícil 
salir de la vida de pobreza. 

Sheela, una de nuestras estudiantes en 
Ankur , regresó con su familia, en un pobla-
do cercano, acababa de terminar su SSC. 
Después de medio año de estar con ellos, 
Sheela huyo de su casa del pueblo y regresó 
llorando a Ankur. La razón fue que los pa-
dres querían casarla y no solo la chica era 
muy joven, sino que el hombre que los pa-
dres le prepararon para casarla era mucho 
mayor. 

 Este incidente, y otros similares que cono-
cimos, nos hicieron pensar en la posibilidad 
de cuidar a estas chicas en nuestros hoga-
res hasta que terminen sus Estudios Supe-

riores, crecen, maduran y con una carrera 
terminada pueden tener un presente y fu-
turo distinto. 

Una familia de Mumbai acomodada nos re-
galó una casa nueva recién construida, dos 
pisos, bajo, y terraza, que nosotras acomo-
damos debidamente para poder ser utili-
zada con jóvenes estudiantes. Situada muy 
cerca de nuestro Hogar ANKUR ha sido un 
Gran regalo. Y le pusimos el nombre de 
Ankuram, que es la planta que no solo nace 
a la vida, sino que crece, florece … Y eso 
señaló el uso de Ankuram para ese propó-
sito. Niñas de Ankur que terminaron el últi-
mo curso escolar residen felices en el nuevo 
hogar, y continúan sus estudios. Y seguirán 
viniendo más. 

Ankur y Ankuram están situadas en la peri-
feria de la ciudad de Mumbai, en la costa 
del Mar de Arabia. Al ser la zona costera un 
fuerte asentamiento de pescadores, las ni-
ñas después de la escuela son necesarias 
para ayudar a la familia en el trabajo de 
pesca en casa. Contar, separar y vender el 
pescado. Y casarlas. Si las mantenemos en 
Ankuram, podrán asistir a Colegios Supe-
riores – Facultades - Universidades cerca-
nas. Después de eso, obtendrán su certifi-
cado en la carrera que prefieran y podrán 
conseguir buenas oportunidades laborales. 

Ahora, con esta oportunidad, su futuro pue-
de ser completamente diferente. 

El empoderamiento de las mujeres es real-
mente necesario. Se refiere a un proceso en 
el que las mujeres ganan control sobre sus 
propias vidas y condiciones. Es un proceso 
de cambio desde la dependencia, la mar-
ginación y la inseguridad hacia la indepen-
dencia, la participación, la toma de decisio-
nes y el fortalecimiento de la autoestima. 

Existen numerosos ejemplos de lo mucho 
que pueden lograr las mujeres cuando se 

UN HOGAR  
PARA EL EMPODERAMIENTO DE LA MUJER

LA CASA “ANKURAM”  
EXTENSIÓN DEL CENTRO INFANTIL “ANKUR”



19

les da la oportunidad. En la India, las muje-
res son líderes políticos, astronautas, atle-
tas y escritoras y son modelos a seguir para 
las niñas. Sin embargo, la pobreza y las des-
igualdades sociales siguen impidiendo que 
muchas mujeres desarrollen su potencial. 
El principio de igualdad de género está 
consagrado en la Constitución, el sistema 
jurídico y las políticas gubernamentales de 
la India. Sin embargo, todavía existe una 
enorme brecha entre estos principios y la 
realidad de la condición de las mujeres en 
muchas comunidades de toda la India. 

Cuando educamos a las niñas, educamos a 
toda una nación. La educación de las niñas 
dará como resultado una mejor economía y 
un futuro más brillante, además de una ma-
yor confianza en sí mismas. El pensamiento 
retrógrado de la gente hace que sea más di-
fícil para las chicas recibir una educación. Al-
gunas personas todavía creen que las niñas 
deben quedarse en sus casas y cuidar de la 
cocina. No les gusta que las mujeres hagan 
otras tareas que no sean las del hogar. 

Los padres sacan a sus hijas de la escuela 
para casarlas a una edad temprana. Si que-
remos que la India progrese y se desarrolle, 
tenemos que educar a las niñas. Ellas son, 
sin duda, el futuro de nuestra nación. Ade-
más, cuando reciban una educación, no 
tendrán que depender de otros para su sus-
tento. Las mujeres educadas pueden con-
tribuir a reducir problemas sociales como la 
corrupción, el matrimonio infantil, el abuso 
doméstico y otros. Tendrán más confianza 
en sí mismas y se ocuparán mejor de sus 
familias en todos los ámbitos. Vemos, así 
como una mujer educada puede generar 
un gran cambio en su vida y también en la 
de otras. 

Las niñas que reciben educación tienen 
menos probabilidades de casarse demasia-
do jóvenes y más probabilidades de llevar 
una vida sana y productiva. Obtienen ma-
yores ingresos, participan en las decisiones 
que más las afectan y forjan un futuro mejor 
para ellas y sus familias. La educación de 
las niñas fortalece las economías y reduce 
la desigualdad. La gloria de Dios es que los 
pobres puedan vivir. 

El año pasado, India superó a China y se 
convirtió en el país más poblado del mun-
do, según estimaciones de la ONU. Con casi 
1. 450 millones de habitantes en la actuali-
dad las estimaciones de 2025 indican que 
la población femenina es de aproximada-
mente 685 millones de mujeres. Este dato 
proviene de proyecciones que incluyen la 
población actual y su crecimiento desde el 
último censo. Uno de cada 12 seres huma-
nos es una mujer india. Son casi 700 millo-
nes, aproximadamente una sexta parte del 
alrededor de 4. 000 millones de mujeres del 
mundo. 

Nuestra Comunidad en el Hogar “Ankur 
“mantiene, educa, a 200 niñas de las cha-
bolas de la gran ciudad de Mumbai, tam-
bién una Guardería” Huemul “para 80 ni-
ños, niñas de esas mismas zonas, hijos de 
migrantes que llegan a Mumbai en busca 
de un medio de vida en el que puedan vi-
vir mejor, la ciudad está creciendo mucho, 
y las construcciones de grandes torres de 
vivienda dan posibilidad de proporcionar 
trabajo. Por ello, la inmigración de las zonas 
rurales es contante. Dos Hnas enfermeras 
de la Comunidad cada mañana se dirigen 
con el “Dispensario móvil” a cuatro zonas 
de chabolas de la periferia de Mumbai que 
van creciendo cada vez más. Su trabajo hu-
manitario de salud y social a varios niveles, 
es una manifestación real de una vida plena 
humana cristiana. 

La Comunidad de Hnas. no buscamos no-
toriedad ni recompensa: sólo que la vida 
sea posible para todos. Nuestra tarea es 
sencilla y radical a la vez: sostener la espe-
ranza cuando todo parece vencido. No se 
trata solo de hablar de Dios, sino de vivir 
de tal manera que su amor se haga visible 
en el modo de mirar, de tocar, de servir” . 
La misión consiste en decir con la vida que 
nadie sobra. Vivir la teología misionera: una 
teología de la mirada, del gesto, de la cari-
cia. Ser misioneras de Esperanza, Dios Pa-
dre nos ha dotado de las herramientas ne-
cesarias, son nuestros dones y cualidades, 
la Paz, el Amor, la Bondad y la Ayuda. 

Hna. Primi Vela
Comunidad de “Ankur” Mumbai



20

COMUNIDAD
QUE SANA

Nuestra comunidad es una comunidad que 
sana. Como Hermanas de la Caridad de 
Santa Ana, según nuestro carisma y misión, 
procuramos ser signos visibles del Reino 
de Dios en la tierra para todas las personas 
que encontramos. La mayoría de nosotras 
trabajamos en el hospital y, por experien-
cia, comprendemos que sanar no consiste 
únicamente en administrar medicamentos 
o brindar servicios sanitarios complejos. Sa-
nar es comprender, apoyar y acompañar a 
los pacientes y a sus familias, expresando 
nuestra solidaridad con ellos. 

Ellos cargan no solo dolor físico, sino tam-
bién heridas profundas: miedo, soledad, 
rechazo y vacío interior. Nosotras los enten-
demos, los sostenemos y acompañamos 
también a sus familiares, quienes a menudo 
están confundidos ante las decisiones que 
deben tomar en el hospital. Cuando con-
fían en nosotras, su proceso de sanación 
comienza incluso antes de recibir cualquier 
tratamiento. 

En el hospital, especialmente en la UCI y en 
urgencias, vemos pacientes en situaciones 
críticas. Cuando la vida está más allá de lo 
que las manos humanas pueden hacer, no-
sotras permanecemos allí para apoyar, con-
solar y acompañar con una oración suave; 
nuestra presencia hace una gran diferencia. 

Una palabra de cariño y consuelo dirigida 
a la familia ayuda a afrontar el proceso con 
más fortaleza. 

Todo esto es posible gracias a una comu-
nidad que escucha, anima y sostiene por 
igual a cada una de sus hermanas. Esta vida 
comunitaria nos permite asumir los desa-
fíos de nuestra misión con un corazón más 
ligero. 

Como hijas de la Beata Madre María Ràfols, 
buscamos transparentar lo que ella nos 
dejó: “HACER TODO CON AMOR Y COM-
PASIÓN”. Sabemos que cada persona lleva 
dentro sufrimientos, anhelos, expectativas 
y emociones. Procuramos llevar a Dios al 
corazón de cada situación humana, para 
aliviar el dolor y la angustia. 

Nuestro país, la India, es multirreligioso; 
por ello, no siempre podemos rezar en 
voz alta como estamos acostumbradas en 
nuestra formación religiosa. Sin embargo, 
es allí donde vivimos nuestra Universalidad 
Congregacional: permaneciendo junto a 
las personas, escuchándolas, aclarando sus 
dudas cuando tienen miedo, educándolas 
e iluminando sus vidas. 

“Lleven los unos las cargas de los otros y así 
cumplirán la ley de Cristo” (Gál 6, 2). 

Una comunidad se vuelve sanadora cuan-
do comparte las cargas. Una comunidad 
que sana es aquella donde las personas se 
sienten vistas, acogidas y fortalecidas. Los 
medicamentos tratan los síntomas, pero es 
la conexión humana la que restaura la inte-
gridad y la esperanza. 

En el Hospital St. Luke’s vemos esta comu-
nidad que sana viva y activa. Encontramos 



21

Hnas. Beninja y Jasmine – Comunidad de Shrirampur

personas con cargas de todo tipo; 
algunas necesitan una sonrisa, una 
escucha atenta o una palabra ama-
ble; otras requieren intervenciones 
especializadas que garanticen su 
seguridad y bienestar. 

Atendemos a personas de todas las 
realidades: desde quienes tienen 
recursos y lo tienen todo al alcan-
ce, hasta quienes luchan día a día 
para cubrir sus necesidades básicas. 
Asistimos desde un recién nacido 
en su primer llanto hasta un anciano 
que vive su último aliento. 

Me siento bendecida de formar 
parte de esta comunidad sanadora, 
pudiendo poner mis capacidades al 
servicio de los demás, especialmen-
te de aquellos que no son acepta-
dos en otros lugares por su situación 
económica o porque su atención 
exige más tiempo y dedicación para 
estabilizar vidas frágiles. 

Llevar la carga de otro es entrar 
en su sufrimiento con compasión, 
paciencia y amor. Al escuchar pro-
fundamente y acompañarnos mu-
tuamente en la enfermedad, nos 
convertimos en testigos de espe-
ranza y restauración, instrumentos 
de la presencia sanadora de Cristo. 

Nuestra comunidad no solo sana a 
los pacientes en su lecho, sino tam-
bién a quienes los cuidamos. Como 
enfermera de la UCI, presencio 
dolor, miedo, soledad, muerte y el 
llanto de familias que pierden a sus 
seres queridos. En esos momentos, 
experimento el cariño y la preocu-
pación de mis hermanas. Cuando 
regreso a la comunidad después 
de noches largas y agotadoras, mis 
hermanas me sostienen con una 
risa sencilla y una pregunta cercana: 
“¿Cómo estuvo la noche?”. 

Por eso, nuestra comunidad es, de 
verdad, una comunidad que sana. 



22

COMMUNITY
THAT HEALS

Our community is the healing community. 
As Sisters of Charity of St. Anne, according 
to our Charism and mission, we try to be vi-
sible signs of God’s kingdom on earth for 
the people whom we encounter. As most of 
us are working in the hospital, with our ex-
perience we understand that healing is not 
only with medicines or the complex heal-
th- care services. Healing is understanding, 
supporting the patients as well as accom-
panying their families and expressing our 
solidarity for them. They carry not only the 
physical pain but also the deeper wounds 
like fear, loneliness, rejection and emptiness 
within them. We understand them, support 
them and stand by their relatives who is in 
confusion about the choices they have to 
make in the hospital. When they feel confi-
dence in us, their healing process starts be-
fore any medicine is administered. 

In the hospital, especially in ICU, (Intensive 
Care Unit) emergency departments, we see 
very critical patients. When human hands 
cannot help the life, we stand to support, 
console and accompany them with a gent-

le prayer and being with our pre-
sence marks a lot of differences. 
A loving and comforting word to 
the family of the patient, comfort 
them and it helps them to under-
go this process with courage. All 
this happens only with the com-
munity that supports, listens and 
encourages each member equa-
lly. This helps us meet our challen-
ges of our mission with the lighter 
heart. 

Being daughters of Blessed Mo-
ther Maria Ràfols, we try to transparent 
what she left to us… “DOING EVERYTHING 
WITH LOVE AND COMPASSION” unders-
tand that each persons carry sufferings, lon-
gings, expectations, and emotions within 
them. We try to bring God into the midst 
of persons and make at ease their pain and 
suffering. As our country India is of multireli-
gious nation, we cannot make a loud prayer 
as we are formed in our religious formation, 
but it is here we practise our Congrega-
tional Universality forall, we stand at their 
bedside, listening to them, clearing their 
doubts when they are filled with fear, edu-
cating them, and bring enlightenment into 
their lives. 

“Carry each other’s burdens, and in this way 
you will fulfil the law of Christ”. (Gal 6:2)

A community becomes healing when it sha-
res burdens. A healing community is one 
where people feel seen, supported and 
strengthened. Medicines treat symptoms, it 
is the human connection that restores who-
leness. 

Translation



23

Srs. Beninja and Jasmine, Shrirampur Community

At St. Luke’s Hospital, we find this 
‘community of healing’ being alive 
and active. We come across people 
carrying burdens at various levels, re-
quiring range of care, at times nee-
ded just our presence, a smile, liste-
ning or a kind word and to the extent 
of skilled interventions that need to 
keep the patients safe and secure. 

We find people of varying catego-
ries. From people who can demand 
and have whatever they need at their 
door steps to people who strive hard 
to meet their daily needs. We meet 
just born to assist them in their first 
cry to an elderly who is at his last bir-
th. 

I feel blessed to be part of this hea-
ling community to render my abi-
lities to lighten the burden of the 
other, especially those not accepted 
in other places because of their fi-
nancial states or because it demands 
extended time and effort in stabili-
zing the delicate ones. 

To carry another person’s burden 
is entering into their struggle with 
compassion, patients and love. As 
we listen deeply, support one ano-
ther through illness, we become, 
witnesses of hope and restoration, 
and an instrument of Christ’s healing 
presence. 

Our community does not heal only 
the patients at the bedside, but also 
ones who care for the sick. As a nur-
se working in ICU, seeing pain, fear, 
loneliness, death and the crying of 
families because of loss of their lo-
ved ones, I experience the care and 
concern of my sisters. When I come 
back to community after a long and 
tiring nights in ICU, witnessing pain 
and suffering of people, my sisters 
support me through a simple lau-
ghter and asking how the night was. 
Thus, our community is really and 
truly a community that heals!!. 



24

ECOLOGÍA INTEGRAL: 
CUIDAR LA VIDA, CUIDAR LA PAZ

ACCIONES ECOLÓGICAS  
EN CLAVE DE JUSTICIA SOCIAL

En el contexto actual, marcado por una cri-
sis socio-ambiental compleja, y en donde 
“lo ecológico” se ha convertido en asunto 
de moda en muchos foros y políticas em-
presariales, la Hospitalidad, valor que viene 
de las antiguas tradiciones como la judía, y 
que el Espíritu nos ha regalado, a partir de 
la inspiración de nuestros fundadores, Juan 
Bonal y María Ràfols, nos marca un itinera-
rio en el que la meta es un mundo más pa-
cífico, más lleno de vida. 

Una espiritualidad encarnada: Ecología 
Integral y Justicia Social

Lo extraordinario de la hospitalidad es que 
no es un compartimento más en la vida es-
piritual. Es el aire que circula por todas las 
habitaciones, el espíritu que anima cada 
gesto. Cuando la hospitalidad se convierte 
en el corazón de nuestra vida, todo cambia 
de color. La pobreza ya no es solo despren-
dimiento personal, sino compartir activo 
con quien más lo necesita. 

En cada rostro que encontramos, late el co-
razón de Dios esperando ser reconocido. 
Los pobres, los enfermos, los extranjeros, 
los descartados, los desahuciados, los olvi-
dados. . . todos ellos son “nuestros seño-
res”, son nuestra mayor preocupación, el 
motor que nos impulsa a buscar caminos 
para que la justicia social sea una realidad 
cada vez más lograda. 

Una auténtica preocupación ecológica, no 
es únicamente fruto del cultivo de la espi-
ritualidad ecológica, sino que se convierte 
inevitablemente en un planteamiento so-
cial, que debe integrar la justicia también 
sobre el medioambiente, para poder escu-

char tanto el clamor de la tierra como el 
clamor de los pobres. 

No es casualidad que las consecuencias 
más graves de las agresiones ambientales 
las sufra la gente más pobre. El deterioro 
ambiental global, provocado por el uso 
irresponsable de los bienes que Dios ha 
puesto en la tierra, golpea primero a quie-
nes menos recursos tienen para adaptarse 
o hacer frente a situaciones catastróficas. 
Por tanto, volvemos a recordar que el grito 
de la tierra y el grito de los pobres son el 
mismo grito1. 

La inacción ante el deterioro ambiental nos 
hace cómplices del descuido del medioam-
biente y de la vida de los más vulnerables y 
de las generaciones futuras. 

Por otro lado, vivimos tiempos de muros 
y fronteras que se endurecen, de polari-
zaciones ideológicas que nos llevan a per-
manentes conflictos en todos los ámbitos. 
Todo esto pone el peligro la vida, porque 
pone en peligro las relaciones y por tanto, 
peligra la paz. 

Ecología Integral y Hospitalidad: un ca-
mino para la acción transformadora

Con mucha humildad, pero con enorme 
convicción me atrevo a afirmar que la Ecolo-
gía Integral, que promueve nuestra Madre 
la Iglesia, a través del magisterio del papa 
Francisco, es en cierto modo, otra forma de 
decir “Hospitalidad”. Así, Hospitalidad y 
Ecología Integral se han convertido en una 
propuesta alternativa y profética para sanar 
las heridas del siglo XXI, lo cual incluye la 
acogida radical a la “tierra herida”. La hos-

1 “Si cuidas el planeta, combates la pobreza", era el lema de la excelente campaña que desarrolló la platafor-
ma Enlázate por la Justicia, en torno a la publicación y divulgación de la encíclica Laudato si. 



pitalidad, por tanto, siempre es transforma-
dora y hoy tiene muchos rostros:

Es abrir los brazos a millones de personas 
que huyen del hambre y la guerra, recor-
dando que todo ser humano merece digni-
dad y acogida. 

Es humanizar un mundo cada vez más tec-
nológico, donde el algoritmo amenaza con 
sustituir a la mirada. La hospitalidad resca-
ta lo más humano: la capacidad de ver, de 
conmovernos, de actuar. 

Es tender puentes en medio de una socie-
dad fragmentada. La hospitalidad nos en-
seña que lo que nos une es más fuerte que 
lo que nos separa. 

La Ecología Integral nos impulsa a la acción 
concreta para defender la vida en todas 
sus manifestaciones. Desde la perspectiva 
de la Hospitalidad, las acciones ecológicas 
deben enfocarse en la clave de la justicia 
social para construir un nuevo orden en 
nuestras relaciones que promueva la vida, 
la fraternidad y la paz. Éstas son algunas:

1.	Denuncia de Injusticias Ambientales y 
Promoción de la Conciencia Ecológica:

La Hospitalidad nos llama a ser profetas 
que denuncian las situaciones de injus-
ticia que se oponen a ella, y a promover 
una conciencia ecológica que respete el 
planeta como casa de todos, “Casa co-
mún”. En este sentido, es necesario:

•	 Denunciar la “cultura del descarte”, 
que afecta tanto a los seres humanos 
excluidos como a las cosas que rápi-
damente se convierten en basura. 

•	 Integrar el grito de los pobres y del 
planeta en nuestra espiritualidad. 

•	 Estar vigilantes a planteamientos que 
generan injusticia y atentan contra la 
vida en todas sus manifestaciones y 
denunciarlos. 

2.	Conversión en Estilos de Vida y Consu-
mo Responsable:

El compromiso ecológico debe traducir-
se en nuevos hábitos y en una profunda 

25



26

conversión. La sobriedad y el cuidado 
brotan de modo espontáneo si nos sen-
timos íntimamente unidos a todo lo que 
existe. Esto se concreta en:

•	 Reducción de la huella ecológica en 
las comunidades, adquiriendo com-
promisos concretos para mejorar la 
situación del Planeta (consciencia de 
nuestro gasto energético, de agua, de 
materiales…)

•	 Consumir menos, reutilizar más, y ele-
gir productos locales y de comercio 
justo. La compra es un acto moral, y al 
modificar los hábitos de consumo, se 
puede ejercer una sana presión sobre 
quienes tienen poder político y eco-
nómico. (revisar nuestra manera de re-
galar, de hacer la cesta de la compra, 
de adquirir productos textiles que nos 
hacen cómplices de situaciones de 
injusticia… trabajo infantil, explota-
ción…). 

•	 Practicar la simplicidad voluntaria 
como liberación, lo cual nos permite 
valorar lo pequeño y gozar con poco. 

3.	Defensa de Recursos Vitales y Promo-
ción de la Justicia Climática:

El compromiso con la Casa Común se 
centra en la protección de aquellos bie-
nes esenciales que son escasos y cuya 
privatización impacta directamente a los 
más vulnerables:

•	 	Defender el agua como un derecho 
humano básico, fundamental y uni-
versal, no como mercancía. Se deben 
proteger las fuentes, asegurar el ac-
ceso universal y denunciar su privati-
zación. La falta de acceso al agua po-
table segura para los pobres es una 
grave deuda social. 

•	 	Exigir la justicia climática, promovien-
do que los países más poderosos y 
contaminantes asuman su mayor res-
ponsabilidad en la solución de los 
problemas causados por sus altas 
emisiones de gases de efecto inver-
nadero. 

•	 Apoyar la defensa de territorios ame-
nazados y acompañar a las comunida-
des afectadas por desastres ambien-
tales. 

4.	Construcción de Alternativas y Espa-
cios de Hospitalidad Ecológicas:

La hospitalidad ecológica se manifiesta 
en la creación de estructuras y prácticas 
que promueven el bien común y la diver-
sidad productiva:

•	 	Construir alternativas económicas 
como cooperativas, economía circular 
y finanzas éticas que pongan la vida 
en el centro. 



27

Susana Nieves, hcsa

•	 Promover una economía que favorez-
ca la diversidad productiva, apoyando 
a pequeños productores y a la agricul-
tura familiar, quienes utilizan una baja 
proporción de recursos y producen 
menos residuos. 

•	 	Crear espacios verdes y cuidar la natu-
raleza y nuestro entorno más próximo, 
generando ambientes que nos lleven 
a sentir la conexión con la naturaleza, 
como hermana-madre Tierra. 

5.	Promoción de una “Cultura de la Hos-
pitalidad” que diluya fronteras ideoló-
gicas y existenciales:

•	 Trabajar el diálogo como camino para 
la paz, como la senda del auténtico 
encuentro que enriquece las relacio-
nes ad intra (hacia dentro de las insti-
tuciones) y ad extra (con los “otros”) y 
la diversidad en todas sus formas. 

•	 	Cultivar el cuidado como modo de 
nuestro hacer. Acoger todo lo nos 
hace más cuidadosos con el entorno 
y con nuestros hermanos y hermanas. 

•	 Profundizar en el valor de la fraterni-
dad humana y la amistad social que el 
papa Francisco ha impulsado en Fra-
telli tutti. Y poner en práctica estilos 
de vida comunitaria que nos ayuden a 
vivirla con más autenticidad. 

Avanzando juntos

Al abrazar la Ecología Integral, la Hospita-
lidad se convierte en un faro de esperan-
za que transforma el mundo fragmentado 
en un “sagrario de encuentros”, donde se 
teje la fraternidad se teje incluso en medio 
de los conflictos. Este compromiso implica 
que el cuidado de la vida es una hospita-
lidad extendida no solo hacia el prójimo, 
sino también a todas las criaturas. 

Caminar juntos por la senda de la Hospi-
talidad es reconocer algo fundamental: la 
certeza luminosa de que Dios habita en el 
encuentro, que el cielo se hace presente 
cuando dos seres humanos se reconocen y 
se acogen mutuamente. 

Vivir la hospitalidad en el presente requiere 
una doble actitud: dejarse tocar por el su-

frimiento del mundo sin perder la esperan-
za, y comprometerse con la transformación 
social sin perder la ternura. Es una llamada 
a soñar y a trabajar diariamente para cons-
truir un mundo más fraterno. 

Abrazar la Ecología Integral es experimen-
tar el latido del corazón de Dios resonan-
do en el nuestro, invitándonos a hacer de 
nuestra vida una casa de puertas abiertas, 
un espacio sagrado donde cada persona 
—y cada criatura— que cruza nuestro ca-
mino pueda sentirse acogida, amada, reco-
nocida en su dignidad infinita. Es cuidar la 
vida y construir la paz. 

Es creer que Dios sigue llamando a nuestra 
puerta en el rostro de cada hermano y her-
mana, en el grito de la tierra herida, y tener 
el coraje de abrir. 



28

HOSPITALIDAD  
QUE UNE CULTURAS

El Juniorado de las Hermanas de la Caridad 
de Santa Ana - Delegación Nuestra Señora 
del Salz se encuentra en Costa de Marfil, en 
Abiyán. 

En este compartir sobre la Hospitalidad 
que une culturas, comprendemos que esta 
unión es fruto del paso de la multicultura-
lidad a la interculturalidad, un camino que 
intentamos vivir en nuestras comunidades, 
llamadas a ser universales por el propio Ca-
risma congregacional. 

Como nuestro contexto es África, inicia-
remos este recorrido reflexionando sobre 
cómo se entiende y se vive la hospitalidad 
en este continente, luego nos adentrare-
mos en la hospitalidad como virtud de las 
Hermanas de la Caridad de Santa Ana, que 
se vive día a día y se transmite a las jóvenes 
en formación en todas las etapas, y final-
mente compartiremos cómo se vive hoy en 
la Casa de Formación del Juniorado. 

África: cuna de una hospitalidad que en-
seña a acoger

En África, la persona se educa en la integra-
ción y la hospitalidad a través de la tradi-
ción familiar. Por lo tanto, la vida se de-
sarrolla en la simbiosis de la comunidad, 
en la que se pone especial énfasis en la 
atención al otro, la solidaridad, la calidez 
de las relaciones, el diálogo y la confianza. 

En la cultura africana, la comida es un pi-
lar esencial de la hospitalidad: ofrecer ali-
mento al invitado o al extranjero se consi-
dera un gesto de respeto y generosidad, 
ya que un proverbio ruandés dice que 
«Umushyitsi akurisha imbuto» -el visitante 
te hace comer la semilla-, para significar 
que, sea cual sea la situación, siempre se 
ha de ofrecer algo al que llega. 

En muchas comunidades tradicionales, re-
chazar una comida puede considerarse 
grosero, o irrespetuoso. Generalmente, el 
invitado es tratado con honor y dignidad, y 
la comida constituyen un elemento esencial 
de la hospitalidad, independientemente de 
su cultura. Desde esta experiencia, enten-
demos que la comida permite tejer relacio-
nes, el extranjero es bien recibido, recibe 
de su anfitrión lo mejor y esto crea un vín-
culo entre ellos, una relación que los une 
y, por lo tanto, une sus culturas;se puede 
entender que la hospitalidad une culturas 
y que nuestras comunidades tradicionales 
también son interculturales; la diversidad se 
experimenta como una riqueza. 

La hospitalidad como herencia carismáti-
ca de las Hermanas de la Caridad de San-
ta Ana

Nuestra Congregación de las Hermanas de 
la Caridad de Santa Ana tiene un carácter 
universal, no establece ninguna barrera a 
ninguna cultura. Está marcada por el sello 
de la Hospitalidad desde sus orígenes; esto 
convierte a todas nuestras comunidades en 
comunidades, en espacios de inter: inter-

COMUNIDADES INTERCULTURALES  
(JUNIORADO NUESTRA SEÑORA DEL SALZ – ÁFRICA)



29

nacionalidad, intergeneraciona-
lidad, interculturalidad… 

La manera en que nos cuidamos 
mutuamente y la práctica de la 
Hospitalidad en nuestras comu-
nidades es la continuación de lo 
que vivimos en nuestras familias: 

“La Hospitalidad que expre-
sa nuestro Carisma y configura 
nuestra misión, nos comprome-
te a cuidar nuestra vida fraterna 
promoviendo la acogida, el res-
peto, las relaciones interperso-
nales e interculturales superan-
do las diferencias, organizando 
nuestra vida comunitaria de manera que sea 
posible prestar una mejor atención a nues-
tros hermanos». (Constituciones N. º 19). 

Educar en la caridad hecha hospitalidad: 
el camino formativo

Así la acogida de nuestras candidatas, des-
de sus primeros pasos y durante todo su 
proceso formativo, está siempre marcada 
por una acogida cálida y la invitación a la jo-
ven a «colocar bien sus pertenencias y sen-
tirse en su casa». Todas somos conscientes 
de que cuando la persona es bien acogida, 
termina integrándose y sintiéndose rápida-
mente parte de la comunidad. La primera 
impresión, positiva o negativa, es significa-
tiva; por ello nos aseguramos de que esta 
virtud conserve siempre el sabor de la ca-
ridad, evitando que una mala acogida deje 
huella. 

Nuestro nombre es Caridad (Constitucio-
nes N. º 4). Por lo tanto, aquello que de-
bemos transmitir en nuestras comunidades 
interculturales es la Caridad hecha Hospi-
talidad; de lo contrario, nuestra vida y vo-
cación como Hermanas de la Caridad de 
Santa Ana perdería su sentido. 

En nuestras Casas de formación, en África 
como en otros lugares, educamos y forma-
mos en esa Caridad hecha Hospitalidad, 
fortaleciendo los valores adquiridos en la 
familia: la generosidad, la acogida, la aten-
ción al otro, preparando nuestras casas y 
comunidades para que siempre estén listas 
para recibir a nuestras hermanas, ofrecién-
doles descanso y sostén. 

Es importante subrayar también la solida-
ridad y la alegría de vivir juntas: el paso de 
la multiculturalidad a la interculturalidad, 
la capacidad de apreciarse mutuamente y 
ofrecer al otro, tras un día ajetreado, a su 
regreso a casa, una bienvenida serena, una 
sonrisa que reconforta el corazón, indepen-
dientemente de su cultura. 

Juniorado de la Delegación Nuestra Se-
ñora del Salz: laboratorio vivo de culturas 
que se encuentran

En el juniorado, la comunidad se caracteri-
za por la belleza de su diversidad, integra-
da por miembros de diferentes culturas y 
países. Esta pluralidad es considerada una 
riqueza, y por ello es una auténtica comu-
nidad intercultural. Somos conscientes de 
lo que nos une: el mismo proyecto evan-
gélico con carácter hospitalario inspirado 
en Mateo 25. Como todas las Hermanas de 
la Caridad de Santa Ana, nuestro modelo 
de hospitalidad es Cristo, y es a Él mismo a 
quien ofrecemos nuestra acogida en el ser-
vicio y atención al hermano. 

Esto hace que, para vivir mejor juntas, nos 
centramos en lo que nos une más que en lo 
que nos puede separar. Nuestro sueño dia-
rio es dar espacio al Espíritu Santo, agente 
principal de la formación, y que, partiendo 
de la conversación con el espíritu, descu-
bramos progresivamente hacia dónde nos 
conduce el Espíritu mediante un camino de 
conversión constante. Soñamos también 
con ser cada vez más discípulas dignas de 
nuestro Maestro Jesucristo, transmisor de 
la hospitalidad, que en su camino misio-



30

nero fue un hombre universal, 
sin un lugar donde reposar la 
cabeza; en todas partes se sen-
tía en casa, y esa era su manera 
de identificarse con Aquel que lo 
envió. 

Nos sentimos animadas y re-
conocidas en los Acuerdos del 
XXXI Capítulo General, donde 
se afirma que debemos priorizar 
en nuestra formación al conoci-
miento personal, la toma de con-
ciencia y la gestión de nuestras 
emociones, con el fin de mejorar 
nuestras relaciones interperso-
nales y de responder a los desa-
fíos de la misión. 

Que Mateo 25 sea verdadera-
mente para nosotras un proyec-
to de vida en nuestras comunida-
des interculturales, donde nace 
la Hospitalidad y que un día po-
damos beneficiarnos plenamen-
te de esa misma Hospitalidad en 
el Reino. 

Hna. Gloriose Mukandayisenga. Juniorado de África



Translation

31

HOSPITALITY  
THAT UNITES CULTURES

The Juniorate of the Sisters of Charity of 
Saint Anne – Our Lady of Salz Delegation 
is located in Abidjan, Ivory Coast. In this 
sharing about the theme of Hospitality that 
unites cultures, we first understand that this 
union of cultures is the result of moving from 
multiculturalism to interculturality, which we 
try to live in our communities with a univer-
sal character, since our Congregation, by 
virtue of its Charism, is also universal. 

Since we are in Africa, we will first talk about 
how hospitality is understood and experien-
ced on this continent. Then we will discuss 
hospitality as a virtue of the Sisters of Cha-
rity of Saint Anne, which is lived daily and 
passed on to young trainees at every stage. 
Finally, we will share how this is experienced 
today in the Juniorate formation house. 

Hospitality in Africa

In Africa, individuals are taught integration 
and hospitality through family tradition. Life 
is therefore in symbiosis with the communi-
ty, where the focus is primarily on caring for 
others, solidarity, warmth in relationships, 
dialogue, and trust. In African culture, food 
is a cornerstone of hospitality: offering food 
to guests or a stranger is seen as a sign of 
respect and generosity, as one Rwandan 

proverb says, “Umushyitsi akurisha imbuto” 
(the visitor makes you eat the seed), mea-
ning that, traditionally, one must always find 
something to offer to a visitor or a stranger 
who comes to your home. 

In many traditional communities, refusing 
a meal can be considered impolite, disres-
pectful, or poorly mannered. Typically, the 
stranger or guest is treated with great ho-
nor, and meals are an essential part of their 
hospitality, regardless of their culture. From 
this experience, one can understand that 
hospitality unites cultures and that our tra-
ditional communities are also intercultural; 
multiculturalism is seen as a richness. 

The Sisters of Charity of Saint Anne in the 
Experience and Transmission of Hospitality

Our Congregation of the Sisters of Charity 
of Saint Anne has a universal character; it 
places no barriers on any culture and has 
therefore been marked by the seal of Hos-
pitality from the very beginning. This makes 
all our communities communities of all kinds 
of ‘Inter…’: internationality, intergeneratio-
nality, interculturality… The way we care for 
each other, the practice of Hospitality in our 
communities, reflects what we experience 
in our families: 

INTERCULTURAL COMMUNITIES  
(JUNIORAT OUR LADY OF SALZ – AFRICA) 



32

‘The Hospitality that expresses our Charism 
and shapes our mission commits us to ta-
king care of our fraternal life by fostering 
welcome and respect, ’ interpersonal and 
intercultural relationships by overcoming 
differences, and organizing our community 
life in a way that makes it possible to give 
better attention to our brothers. ” (Consti-
tutions No. 19). 

The way we live and welcome our candi-
dates from their first steps and throughout 
their formation process is always marked 
by a warm reception and an invitation for 
the individual to settle in comfortably and 
feel at home. We are all aware that when a 
person is well-received, they eventually in-
tegrate and quickly feel at home. The first 
impression a person receives upon initial 
contact is impactful, either positively or ne-
gatively, but we ensure that this practice re-
tains the essence of charity and that the in-
dividual is not shocked by a poor reception. 

Our name is Charity (Constitutions No. 4), 
so all that we have to transmit in our inter-
cultural communities is Charity expressed 
through Hospitality; otherwise, our life and 
vocation as Sisters of Charity of Sainte Anne 
would lose its meaning. In our formation 
houses, in Africa as elsewhere, we educate 
and train in Charity expressed through Hos-
pitality by reinforcing the values acquired 
in the family: generosity, welcoming others, 
caring for others, and preparing our homes 
or communities in ways that they are always 
ready for our sisters to first come, spend 
time, and rest. 

It is also important to highlight with greater 
emphasis the solidarity and joy of living to-
gether: the transition from multiculturalism 
to interculturalism, as well as the ability to 
appreciate one another and offer the other, 
after a busy day, a warm welcome at home 
with a soothing smile that comforts the 
heart, regardless of their culture. 

Hospitality that unites cultures in one of 
our intercultural communities: Juniorate 
of Our Lady Salz Delegation 

At the juniorate, the community is marked 
by the beauty of the diversity of its mem-
bers from different cultures and countries, 
which is considered a wealth, making it an 
intercultural community because we are 
aware of what unites us: the same evangeli-
cal project with a hospitable character from 
Mt 25. Like all the other Sisters of Charity 
of Saint Anne, our model of Hospitality is 
Christ, and it is Him whom we offer our hos-
pitality to in the other. 

This means that in order to live together be-
tter, we focus more on what unites us than 
on what separates us. Our daily dream is 
that we know how to give space to the Holy 
Spirit for His role as the primary Agent of 
formation, and that starting from conversa-
tion to the spirit, we progressively discover 
where the Spirit leads us through constant 
conversion. We also dream that we become 
increasingly worthy disciples of our Master 
Jesus Christ, who transmitted Hospitality, 
who in His missionary journey was a man 
Universal, he had no place to rest his head; 
everywhere he felt at home, and that was 
his way of identifying with the One who sent 
him. 

We feel encouraged and find ourselves in 
the agreements of the XXXI General Chap-
ter where it is said to prioritize in our for-
mation self-knowledge, awareness, and the 
management of our emotions, in order to 
improve our interpersonal relationships and 
address the challenges of the mission. May 
Matthew 25 truly be a life project for us in 
our intercultural communities where Hospi-
tality begins, and may we one day benefit 
from this Hospitality in the Kingdom. 

Sr. Gloriose Mukandayisenga. 

Educating in Charity 
made Hospitality:  
the formative path”

“



EL MILAGRO DE FANNY

El milagro de servir es un don y una respues-
ta al Don recibido, para mí servir en la mi-
sión es un regalo una Gracia y la respuesta 
a una invitación de compartir la vida con los 
demás, especialmente con los más pobres 
y necesitados. Cada 
familia, cada persona 
tiene su historia y al 
escucharlos y ver sus 
necesidades surge un 
sentimiento que nos 
impulsa a la entrega y 
a saber que estamos 
pisando tierra sagra-
da. 

Ellos me han enseña-
do mucho más de lo 
que yo he podido dar, 
su cariño, escucha, 
cercanía y atención buscando juntos solu-
ciones, eso es lo que yo he podido ofrecer, 
pero a cambio he recibido su amistad, su 
cercanía, su gratitud, he descubierto en 
ellos la huella de Dios, su fe, su confianza 
en Él. 

Me ha impactado el caso de Fanny, madre 
con un tumor en el hueso y seis 
hijos, su marido minusválido. 
Ella era la que llevaba el traba-
jo del campo y la casa, con el 
tumor tan grande ya no podía 
apenas, no tenían medicación 
para darle y calmarle los dolo-
res ni en la farmacia, ni apenas 
en el hospital, lo que le podían 
dar eran cantidades muy pe-
queñas y no bastaba para su 
dolor. Ella vivía allí en su cho-
za de cañas con techo de hoja 
de plátano. Sufría por su dolor 
y por la preocupación de sus 
seis hijos y su marido. Cuando 
se sentía triste y no podía más, 
me mandaba llamar por uno 
de los hijos, cada vez que iba 

a su casa me edificaba ella a mí. ¿Cómo po-
día estar así? No tenía otras cosas, no tenía 
nada que ofrecer, sino simplemente confia-
ba en el Señor. Rezábamos juntas, pidiéndo-
le a la Virgen la fortaleza, venía y lloraba con 
su marido, todos sus hijos alrededor, todos 
poniendo nuestras vidas en los brazos de 

Jesús y María. Ella me 
decía “mi Diosito me 
va a ayudar Hermana” 
y yo le decía: ¡Amén, 
así sea!

En cada encuentro 
compartía su dolor, 
sus miedos y tristeza. 
Yo le hablaba de Je-
sús, de María, la mujer 
fuerte, la Virgen del 
Pilar, solíamos rezar 
el rosario juntas, ade-

más, compartíamos lo que teníamos, ella 
me daba plátanos y yo arroz, leche, avena, y 
a veces carne, para que se alimentase y, así 
le subiese la hemoglobina. Luego me de-
cía: Hermana no tengo, para el colegio de 
los niños. Como una madre se preocupaba 
por todo lo que es referente a sus hijos, que 
fueran al colegio limpios, que se portaran 
bien, que hicieran la tarea. Pudimos apadri-

33

EL MILAGRO DE SERVIR 
PEQUEÑAS HISTORIAS DE VIDA QUE MUESTRAN LA CARIDAD



34

Hna. Tere Ibarz. Tukuko (Venezuela)

nar alguno de sus hijos en la 
Fundación Juan Bonal para 
poder obtener el material 
escolar. El hijo mayor se 
hizo cabeza de familia, con 
15 años se sentía respon-
sable de ellos, trabajaba 
todo lo que podía después 
de clase, iba a lavar coches, 
motos, descargar camiones 
y el fin de semana, después 
de la misa, iba a un comer-
cio a vender todo el día; a 
cambio le daban comida 
para su familia, para sus 
hermanos y siempre estaba 
feliz. Los domingos se le-
vantaba el primero para 
ir al río a bañarse con sus 
hermanos y venir todos 
juntos a misa. Ellos viven 
en una choza de cañas 
y hoja de palma, no tie-
nen agua, pero son una 
familia unida. Yo disfruto 
cuando estoy con ellos, 
aunque se me encoge 
el corazón de ver la rea-
lidad. 

A Fany ya le han operado 
y cortado la pierna, ella 
sabe el final que le espe-
ra y lo vive con entereza 
y plena confianza en su 
“Diosito”. 

LA NIÑA QUE SE LLA-
MA MARÍA RÁFOLS

Otra historia es el caso de 
la niña que nació el 5 de 
noviembre del 2024 por la 
noche. Sus padres querían 
ponerle el nombre de Ma-
ría Ràfols. Ellos viven en una 
comunidad a tres horas del 
Tukuko. De jóvenes fueron 
internos en nuestro colegio 
de la Sagrada Familia, y las 
hermanas le mostraron la fi-
gura de madre María Ràfols 

y como la niña nació el 5 de 
noviembre, ellos quisieron 
ponerle su nombre. 

El 23 de diciembre se cele-
bró el bautizo. Bautizamos 
aquel día a 17 niños, entre 
ellos a María Ráfols. Fue un 
regalo ver cómo la figura y 
el nombre de María Ráfols 
se actualizaba hoy y sigue 
vigente entre nosotras gra-
cias a las Hermanas que 
sembraron en sus corazo-
nes, el amor, el carisma y 
estilo de vivir, porque hoy 
sigue dando fruto en cual-
quier rincón del mundo. 

Cuando contemplo la vida 
de las Hermanas que han 
pasado por allí y toda su 
labor y evangelización en-
tre estas gentes, me sien-
to orgullosa de ver la roca 
de donde nos tallaron. Mis 
Hermanas no solo se preo-
cuparon de lo material, sino 
que su entrega abarcaba a 
la persona entera. Les en-
señaban diversos oficios, 
catequesis, valores y edu-

cación. También cuidaban 
su salud creando un centro 
médico. 

Me contaban cómo a la 
Hermana Carmen la man-
daron un día llamar para 
decirle que la mamá de 
una de las niñas internas 
estaba grave y quería ver 
a su hija antes de morir. La 
hermana con 10 niñas in-
ternas de las comunidades 
cercanas fue a pedir la ben-
dición del padre capuchino 
para empezar la vereda de 
siete horas de camino, lle-
vando dos mulas, comida 

y medicinas. El camino 
era toda una aventura, 
cruzando el río muchas 
veces, se cayeron de las 
mulas, se embarraron, se 
perdieron, pero llegaron 
al anochecer donde pu-
dieron visitar a la mamá y 
la Hermana le administró 
medicación, para aliviar 
sus dolores. Esta señora 
pidió a la Hermana que 
quería bautizarse y las ni-
ñas le iban traduciendo 
en Yukpa lo que la Her-
mana le decía al darle 
una pequeña catequesis 
antes del bautismo. La 
mamá se bautizó y esta-
ba feliz. Al día siguiente 
las Hermanas volvieron a 

la comunidad y a los pocos 
días llegó la noticia de su 
muerte. La niña se acercó a 
la Hermana y le 

Desde aquí quiero dar las 
gracias a tantas Herma-
nas que con su vida siguen 
sembrando y haciendo pre-
sente el Reino de Jesús en-
tre nosotros. 



35

en un mundo herido
SEMILLAS DE ESPERANZA 

En la vasta región de la Guajira emerge el 
municipio, de Uribia como la “Capital Indí-
gena de Colombia” se caracteriza por ser 
el municipio más grande del departamento 
de la Guajira y la mayor parte de su pobla-
ción es indígena” perteneciente a la cultura 
Wayuu” como la principal cultura indígena 
de la región. Su organización es matriarcal, 
conectada con la naturaleza y una rica tradi-
ción oral y ancestral. Las mujeres son reco-
nocidas por sus habilidades para el tejido 
artesanal. 

Su idioma es el Wayuunaiki, reconocido 
como lengua oficial, siendo el pilar funda-
mental de su identidad y expresión cultural. 
Los Wayuu, han sido el grupo indígena que 
ha preservado en gran parte su identidad 
y tradiciones. El idioma más común en el 
municipio es el español que es el idioma 
oficial y el, Wayuu (Wayuunaiki), Wayuu sig-
nifica “identidad Étnica” y Naiki “Idioma”, 

es el idioma cooficial, debido a que la co-
munidad Wayuu representa el 40% de la 
población. 

La historia reciente de la población wayuu 
en La Guajira y en particular en Uribia ha 
estado marcada por una crisis humanitaria 
profunda. A pesar de vivir en una región rica 
en recursos naturales, miles los niños mue-
ren por desnutrición y sed porque la po-
blación carece de agua potable, seguridad 
alimentaria, atención médica y condiciones 
básicas de vida. Solo un pequeño porcenta-
je de familias wayuu en zonas rurales tiene 
acceso a agua limpia y salobre porque se 
han ido abriendo pozos artesanales y otros 
dependen del agua de “jagüeyes” (aguas 
lluvias acumuladas), compartidos con ani-
males, lo que genera brotes de enferme-
dades digestivas, diarreas e infecciones, y 
agrava la desnutrición. 



36

En abril de 2024, el municipio de Uribia tenía 
306 menores de 5 años con desnutrición, lo 
que representaba el 40% de los casos en el 
departamento de La Guajira, que sumaban 
753 casos en total. La prevalencia de des-
nutrición aguda en menores de 5 años para 
el municipio fue del 4, 12% en 2023, según 
datos del INS (Instituto Nacional de Salud. 
Son múltiples las causas que han generado 
este sufrimiento: Las sequías prolongadas, 
la falta de agua, la corrupción institucional y 
la explotación de recursos como la minería 
cuyos beneficios no han favorecido a las co-
munidades indígenas; y sí han deteriorado 
y contaminado el medio ambiente, restrin-
giendo el acceso al agua y a la tierra fértil. 

La condición de pobreza extrema de la po-
blación wayuu no es un accidente, ha sido 
el resultado de siglos de marginalización, 
invisibilizarían y discriminación institucio-
nal, por la desigualdad histórica y el aban-
dono de los gobernantes. El dolor no es 
solo físico: es también cultural y espiritual. 
La pérdida del modo de vida tradicional —
ganadería, cultivo, comunidad—, el despla-
zamiento forzado o inducido, y la fragilidad 
social amenazan la identidad misma del 
pueblo wayuu. 

¿Dónde brotan semillas de esperanza?

La semilla cuando aún no germina, parece 
algo insignificante, pero cuando se planta, 
se cuida, se abona y se le ama, comienza 
a dar fruto. Así es como iniciamos esta ta-
rea en Uribia, comenzó como una semilla 
por la que quizá muchos no apostaban, 
pero cuando se conoce, se cuida y se ama, 
es cuando la tierra está preparada para ser 
sembrada. 

La semilla de la esperanza ha sido sembra-
da en un pueblo que ha sido relegado por 
la sociedad, por la corrupción y por el ol-
vido; nosotras Hermanas de la Caridad de 
Santa Ana iniciamos nuestra siembra en 
tres comunidades:

1.	Ranchería de Chamain: compartimos 
con nuestros lectores su realidad; está 
ubicada a 6 kilómetros del Casco Urbano 
de Uribia, pero completamente aislada 
en cuanto a servicios públicos, carecen 
de agua, luz, alcantarillado y sin em-
bargo bastante poblada. La conforman 

32 familias, todas con hijos, nietos, bis-
nietos y parientes de Doña Ana Uriana, 
matriarca de esta ranchería. Ella falleció 
en el año 2019, pasando su autoridad a 
un hijo suyo William Uriana, elegido por 
toda la comunidad de la Ranchería (es el 
clan al que ellos como indígenas perte-
necen)

En esta Ranchería trabajamos cuatro 
proyectos que quieren responder a sus 
más sentidas necesidades:

a. 	Nutrición: Dos veces por semana se 
prepara la olla comunitaria y se com-
parte con la comunidad. con el apoyo 
de la Fundación Juan Bonal y la Pasto-
ral Social Diocesana de Riohacha. 

b. 	Educación: Para los niños semanal-
mente se realiza una jornada educati-
va; juegan, hacen sus tareas, socializan 
sus vivencias y practican el idioma es-
pañol, ya que todos hablan el Wayuu-
naiki

c. 	Apadrinamiento: Cincuenta niños de 
esta Ranchería son beneficiados con 
uniformes, zapatos, útiles escolares y 
lo necesario para el acompañamiento 
en la realización de tareas. 



37

2.	Asentamiento. Este lugar se denomina 
“Antiguo Aeropuerto de Uribia, es un 
territorio que fue un día el aeropuerto 
de la Guajira, cuando Uribia era su ca-
pital, pero hoy la capital es Riohacha y 
Uribia sigue siendo la “Capital Indígena 
de Colombia” por ser el municipio que 
alberga el mayor número de comunida-
des ancestrales. 

A este grupo que acompañamos, se de-
nomina comunidad “María Ràfols”, son 
25 familias a las que visitamos cada 8 
días, allí compartimos el pan de la Pala-
bra, dialogamos sobre su realidad y se 
comparten alimentos que recibimos del 
Banco de alimentos de Pastoral Social 
de la Diócesis de Riohacha. 

Alfabetización: con un grupo de señoras 
que desean aprender a leer y escribir, se les 
acompaña dos veces por semana. 

3.	Villa Fausta: Fue una Ranchería cuya 
matriarca era Doña Fausta, a su muerte 
este territorio fue heredado por su fa-
milia y hoy está en manos de diferentes 
dueños; allí se está construyendo el Ba-
rrio Villa Fausta. 

La Parroquia adquirió un espacio y cons-
truyó una enramada, que sirve de capilla 
para la Eucaristía, salón de catequesis 
de primera comunión y confirmación los 
sábados y domingos con los niños y jó-
venes del barrio. También sirve de salón 
de clases de refuerzo escolar dos veces 
en la semana, con los niños que quieren 
se acompañados para hacer sus tareas, 
aprender a leer, escribir, recreación, y 
otras celebraciones. 

En las tres comunidades se han ofrecido y 
realizado iniciativas de pequeños empren-
dimientos, que no han progresado porque 
culturalmente sus aspiraciones son limita-
das 

Para las tres comunidades se han gestiona-
do con la Fundación Juan Bonal la perfora-
ción de pozos artesanales. 

El proyecto de apadrinamiento se lleva 
en las tres comunidades. También se rea-
lizan otras celebraciones de los diferentes 
tiempos litúrgicos, Navidad, Semana Santa, 
Pascua y fiestas congregacionales. 

Las Hermanas mediante el acompañamien-
to y, respetando su cultura, les ayudan a 
tomar conciencia de la importancia de la 
autosostenibilidad para tener una mejor ca-
lidad de vida, siendo reflejada en el cuida-
do de la persona, el aseo, la socialización, 
el agradecimiento y crecimiento en la fe 
respetando siempre sus creencias. 

Comunidad Casa de acogida “Juan Bonal”.  
Uribia (Colombia) 



En marzo de 2023, en la U. E. Madre Ràfols, 
ubicada en La Pastora, Caracas-Venezuela; 
la hermana Yulis Jordán y algunos adultos 
pertenecientes al movimiento scouts, tuvie-
ron la idea de crear un grupo. Este combi-
naría las raíces espirituales de la tradición 
católica con los principios del escultismo, a 
partir de los valores de las Hermanas de la 
Caridad de Santa Ana, las tres “H”: Heroís-
mo, Humildad y Hospitalidad, virtudes que 
se le suma a la fórmula Scout: Honor, Leal-
tad, Abnegación. 

Así fue como nació el grupo “Scout Madre 
Ràfols”. Desde sus inicios, su meta ha sido 
clara: ir más allá del concepto tradicional 
de una agrupación scout para ser un refe-
rente de innovación y servicio. 

La unión fraternal no es la única caracte-
rística que representa a este grupo, según 
relatan los jóvenes: el comportamiento, los 
buenos modales, el trabajo en equipo y la 
resolución de conflictos son algunos de los 
atributos que pueden describir la esencia 
de esta hermandad. 

Durante este tiempo ha buscado tener “un 
senderismo con la comunidad”, interac-
tuando en la casa de los abuelos, en la casa 
de niñas de acogida de las Hermanas del 
Carmen, colegios cercanos, comunidad de 
Catuche, conferencias para adultos, entre 
otros, agradeciendo el poder compartir 
con todos sin distinción de ser scouts. 

Cabe destacar que el nombre rinde home-
naje a una religiosa cuya labor humanitaria 
guía cada uno de nuestros actos. Ya ese 
bautizo marcó un precedente, al ser el pri-
mer Grupo Scout en Venezuela con el nom-
bre de una hermana de la Iglesia Católica. 

El eco de nuestra apertura llegó sin buscar 
reconocimiento, resonó en la comunidad y 
validó la visión que queríamos compartir. 
Los años no han hecho más que fortificar 
nuestro rumbo y reafirmar el sentido de 
pertenencia que hoy vivimos. 

38

MADRE RÀFOLS
SENDERO DE FE Y SERVICIO

Redacción y Edición:
Erika López Galíndez y Gabriel Noriega Galíndez 

Jóvenes que aportaron sus ideas para el artículo 
Eduard Ávila, Abraham Cañizales, Mathias Pa-

checo, Fabio Penta, Alain Rodríguez; Francheska 
Gómez, Anyely Guanipa y Maickerlys Novoa. 

El Grupo Scout Madre Ràfols va mucho 
más allá del campismo clásico, es un 
sentido de pertenencia, para aquellos 
que hacen vida dentro del grupo, no 
es meramente una serie de actividades 
extracurriculares en la que los jóvenes 
gozan cada sábado, es más bien, una 
hermandad para y por los niños, un 
compromiso que promueve el lideraz-
go basado en la compasión y espíritu 
ecuménico. Es más que una agrupa-
ción, es una familia siento que todos 
son mis hermanos y mis hermanas. 

Alain Rodríguez (2025). 

Un rasgo principal es la idea de ser 
jóvenes espirituales yuna profunda re-
ligiosidad que se refleja en la asisten-
cia habitual a misa, pues tratamos de ir 
siempre que nos invitan. 

Fabio Penta (2025) 

Además, es un grupo que da la bien-
venida a todos, transmite compasión y 
tiene un sentido mediador para cual-
quier circunstancia que ocurra interna 
o externa, y aunque a simple vista no 
lo parezca, sus miembros son alegres y 
curiosos, buscando una solución opor-
tuna a las adversidades que se les pue-
da presentar. 

Francheska Gómez, (2025)

CARACAS



39

SISTEMA DE SALUD
MADRE RÀFOLS

¿Por qué Madre Ràfols?

El 17 de septiembre de 1890 
las Hermanas de la Caridad de 
Santa Ana desembarcaron en 
el puerto de Maracaibo acla-
madas por una esperanzada 
multitud. Eran las primeras 
religiosas que llegaban a tie-
rra zuliana desde que el Padre 
Juan Rodríguez Robledo cele-
brara allí la primera eucaristía. 
Septiembre de 1529. 

En 1990 la ciudad de Maracai-
bo se volcó a reconocer con 
gratitud el I centenario de las Hijas de la 
Madre Ràfols en América. Maracaibo fue su 
primer aprisco al que abrazaron con amor 
martirial, con espíritu de hospitalidad sin 
fronteras. 

En efecto, ellas vinieron a solicitud del Go-
bierno Regional. Asumirían la responsabi-
lidad de regir el Leprocomio de la Isla de 
Providencia, el Hospital Chiquinquirá, el 
Hospital Doctor Urquinaona, y, más tarde, 
el Hospital Psiquiátrico; y por útlimo el Ho-
gar Clínica San Rafael. La salud de todos 
estaba en manos de las “Anas”. La comuni-
dad zuliana estaba satisfecha. La disciplina 
y el humanismo milagroso de la solidaridad 
cristiana florearon. 

Las hermanas de Santa Ana cumplían así un 
siglo de servicio apostólico en hospitales, 
leprocomios, sanatorios, escuelas, semina-
rios, asilos, misiones… desde las pampas 
calurosas hasta “las flores de nieve en los 
Andes”. 

Por tal motivo, y en ocasión de celebrarse 
el centenario de la llegada de las Herma-

nas de la Caridad de Santa Ana en tierras 
maracaiberas, Mons. Dr. Gustavo Ocando 
Yamarte, gracias a su visión histórica, de-
cide homenajear a la Madre Ràfols con su 
homonimo para el Hospital. 

Caridad y misericordia al servicio del más 
necesitado. 

La salud es sin duda el bien más preciado 
para los seres humanos. Mantenerla es uno 
de los paradigmas más importantes para 
todos. Y no en balde es así, toda la dinámi-
ca de la vida se encuentra anclada a nuestra 
posibilidad de acometer el acto vital con la 
fuerza y la energía que la lucha y el trabajo 
imponen. Sin salud, se hace o imposible o 
muy cuesta arriba. 

Desde la concepción misma del proyecto, 
el Sistema de Salud Madre Ràfols, ha que-
rido marcar un hito en la historia de la pres-
tación de servicios de salud en Venezuela, 
el Zulia y Maracaibo. No solo a causa de su 
original y humano enfoque de la salud, que 
contempla al ser humano, en plenitud de la 
dimensión que le otorga su dignidad natu-

“El amor de Cristo nos apremia” (II Cor. 5, 14) a todos: sacerdotes, religiosas, laicos de 
la pastoral de la salud, a entrar al Hospital Madre Ràfols como entraron las Hermanas 
de Santa Ana al Zaire: dispuestos a dar la vida por la salud de los hermanos. 

Mons. Dr. Gustavo Ocando Yamarte, 
Padre Fundador del Sistema de Salud Madre Ràfols. 

MARACAIBO



40

ral, y que se aleja del modelo convencional 
en donde se asume a la persona como un 
cliente. Para Madre Ràfols, las personas son 
huéspedes –“hospites”, en latín, y su salud 
y su bienestar es la razón de ser de esta ins-
titución. 

Para dar una respuesta a esta necesidad 
perentoria de miles de ciudadanos, el Siste-
ma de Salud Madre Ràfols, conformado por 
el Hospital Madre Ràfols y el Ambulatorio 
Los Modines, ubicados en la ciudad de Ma-
racaibo – Venezuela, mantiene sus puertas 
abiertas en medio de un colosal esfuerzo 
financiero, humano y técnico. 

Este esfuerzo no es como pudiera pensar-
se, una mirada exclusivamente filantrópica, 
va mucho más allá y tiene su origen, más en 
el genuino deseo por ayudar a los demás, 
en la obligación que se tiene de hacerlo. El 
amor y la caridad no son una decisión, son 
una obligación impuesta por El Evangelio, 
que es, vale decir, el eje doctrinario y dog-
mático. 

Cada mañana, apenas raya el alba un enor-
me y talentoso contingente humano, entre 
personal médico, administrativo y obreros, 
se dispone a trabajar con los valores que 
nos son propios y que entregó nuestro Pa-
dre fundador Mons. Dr. Gustavo Ocando 
Yamarte1. Que son el amor y a la misericor-
dia como actos de la praxis cristiana. 

El enfoque de la Salud en el Madre Ràfols 
se basa en la prestación de todos los ser-
vicios a muy bajos costos, y como se intui-
rá, muchos casos son exonerados parcial y 
totalmente, previa evaluación por parte de 
nuestro robusto departamento de trabajo 
social. 

Quienes por desgracia se encuentra real-
mente imposibilitados para pagar, tienen 
en la institución una mano amiga y solidaria. 
De allí la importancia del aporte económico 
de los huéspedes y de los usuarios de todos 
los servicios que se ofrecen que compren-

den: 50 especialidades y subespecialidades 
médicas, consulta externa, emergencia de 
adultos y pediátrica, 200 camas de hospita-
lización, 9 quirófanos para cirugía, servicio 
de apoyo diagnóstico como laboratorio e 
imágenes (RX y Ecografía), 14 camas equi-
padas de UCI, lo que permite ofrecer junto 
al valioso capital humano, servicios de sa-
lud con la más alta calidad de estándares 
internacionales desde noviembre del 2015 
en el Hospital Madre Ràfols y desde hace 
15 años en el Ambulatorio Los Modines. 

Cada centavo que entra a Madre Ràfols es 
usado con criterio de austera sobriedad. El 
excedente producto de estas operaciones 
sirven para sostener al Hospital y para su-
fragar los costos de la atención a quienes 
no pueden pagar. O como nos gusta decir, 
no pueden aportar, a esta metodología la 
llamamos Transfusión Social. 

La estética como recurso terapéutico. 

El Hospital Madre Ràfols, considera la esté-
tica como una herramienta de enorme peso 
en el proceso terapéutico de la sanación. 
Es por ello que las instalaciones del hos-
pital pueden ser consideradas como una 
obra de arte en su totalidad, desde que las 
personas entran al hospital, el hermoso y 
amplio hall, coronado por una cúpula tras-
lucida que deja colar por las mañanas la luz 
del sol, flanqueada por hermosas columnas 
que le otorgan una sensación de grandiosa 
elevación, y con la gran cantidad de obras 

1. Dr. En Historia de la Iglesia, Licenciado en Teología Litúrgica y Comunicación Social, investigador, escritor 
y Músico. Con más de 50 años desarrollando obras sociales como: la Corporación Niños Cantores del Zulia, 
integrada por el Instituto Niños Cantores, la Universidad Católica Cecilio Acosta, el Complejo Deportivo, 
Granja Ciudad Cantores, Museo Ciudad de Dios y la Iglesia San Tarcisio, red de medios de comunicación que 
lo comprenden 3 televisoras (NC Televisión, NC Lara, NC Carabobo) y una emisora de radio 90. 9. 



41

de arte estratégicamente colocadas en sus 
paredes, los huéspedes y visitantes del 
Hospital, se sienten de inmediato dentro 
de una dimensión diferente, atípica y ma-
jestuosa. 

Madre Ràfols ofrece espacios de elevada 
carga estética, la belleza tiene, por tanto, 
una conexión directa con el espíritu huma-
no, y es en el espíritu, como han enseñado 
los enfoques holísticos, en donde se en-
cuentra el equilibrio que regula la paz, la 
serenidad y la calma, elementos indispen-
sables para la salud. 

Es por eso que Madre Ràfols pretende brin-
dar a sus huéspedes y visitantes un ambien-
te propicio para que la salud se consolide y 
desarrolle adecuadamente. No son pocos 
los antecedentes que mencionan a la esté-
tica y el arte como enormes coadyuvantes 
en el proceso de sanación de distintas do-
lencias. 

Amor sin Fronteras

En el Sistema de Salud Madre Ràfols todos 
tienen los ojos puestos en un mismo objeti-
vo: un verdadero humanismo, que recono-
ce en el hombre la imagen de Dios y quiere 

ayudarlo a realizar una vida conforme a esta 
dignidad2. 

En el Sistema de Salud Madre Ràfols, la dig-
nidad del ser humano está indivisiblemente 
vinculada a la divinidad de su creación y a 
su primacía en el organigrama de la obra 
de Dios. Los servicios que se prestan con-
templan al hombre como merecedor de un 
trato excelente y cordial, se mira a todos los 
pacientes como “huéspedes” como seres 
humanos que acuden en búsqueda de sa-
lud. 

En el Sistema de Salud Madre Ràfols, se 
busca servir desde el amor y la misericor-
dia, así como lo han hecho las Hermanas 
de la Caridad de Santa Ana, durante ciento 
treinta y cinco años desde que llegaron al 
estado Zulia, que se han entregado en todo 
su ser, dedicándose al servicio de la salud y 
a la formación educativa, áreas integradas 
en este proyecto a través del programa de 
Salud y el programa educacional respecti-
vamente. 

El lema de la Congregación es: “Amor sin 
fronteras”. El Sistema de Salud Madre Rà-
fols lo ha adoptado. 

2. Benedicto XVI, Carta encíclica Deus Caritas Est, 31. (2005)



42

LA BELLEZA QUE SALVA: 
ARTE PARA LA  

ESPERANZA
ENTREVISTA A MARTA FRESNEDA

Hay obras que no se miran: se escuchan. Ante ellas, el alma suspende el paso y recono-
ce algo que llevaba tiempo buscando. Retratos del Otro, el proyecto artístico de Marta 
Fresneda, nace de ese tipo de mirada que no se impone, sino que acoge; una mirada 
que se atreve a reconocer la belleza allí donde la sociedad ha preferido el silencio o 
la sombra. Al contemplar estos rostros se abre un espacio donde la vulnerabilidad se 
vuelve revelación y donde cada ser reclama su lugar en la posada humana. 

El proyecto surge de una convicción radical: toda persona posee una dignidad invio-
lable, incluso cuando su apariencia desafía los cánones de belleza y normalidad que 
nuestra cultura continúa imponiendo. Lejos de ocultar la diferencia, Marta la ilumina; 
lejos de idealizar al ser humano, lo presenta en su verdad más pura: frágil, singular, irre-
petible. Su serie escultórica, sostenida por la investigación científica y médica, visibiliza 
lo que durante siglos permaneció fuera del imaginario artístico: los cuerpos excluidos, 
los rostros marginados, las vidas consideradas “otros”. 

En tiempos de prisas, saturación informativa y cansancio social, el arte de Fresneda 
ofrece algo que escasea: una pausa real, un terreno fértil para el reconocimiento del 
otro y para el reencuentro con uno mismo. Sus figuras no imponen respuestas: des-
piertan conciencia. No buscan conmover: buscan humanizar. Invitan a descubrir que la 
vulnerabilidad no es un fracaso, sino un puente hacia una belleza más profunda, más 
verdadera, más humana. 

El arte como parte de la misión y de la acogida, con la certeza de que el arte también 
puede sanar la mirada. Porque allí donde la sociedad descarta, Fresneda acoge; donde 
el ruido confunde, ella escucha; donde el mundo huye de la fragilidad, ella encuentra, 
y nos muestra, la esencia luminosa del ser. 

Exposición Museo Diocesano. Barbastro



43

Sobre el origen y el alma de su arte

Marta, tu obra está llena de humanidad: ni-
ños, ancianos, miradas frágiles… ¿qué des-
pertar interior te llevó a esculpir la vulnera-
bilidad?

Creo que más que vulnerabilidad, es huma-
nidad, simplemente represento el mundo 
en el que estamos sumergidos. El punto de 
partida es observar y desde aquí compren-
dí que la dignidad humana, tan reconocida 
en los Derechos Humanos, muchas veces 
es ignorada. Tenemos un deber como ciu-
dadanos y es desde nuestro hacer cotidia-
no, hacer que sean visibles y respetados. 
Mis obras buscan visibilizar a quienes han 
sido excluidos de ese reconocimiento uni-
versal, y al mismo tiempo recordarnos que 
tenemos el deber humano de defender y 
proteger esa dignidad en cada ser. 

Cuando comienzas una pieza, ¿qué ves pri-
mero: el cuerpo, la herida, la luz… o la es-
peranza que intuyes detrás?

Primero veo al ser, no a la herida. Mi mirada 
busca la luz interior que permanece incluso 
cuando el cuerpo ha sido marcado. A veces 
es algo mínimo, otras un silencio profundo, 
pero siempre hay una esperanza que pide 
ser revelada en la forma: es un ser humano 
como tú y como yo. 

¿Sientes que tu arte te ha salvado también 
a ti de alguna manera?

Sí. Es la única forma de expresión que ten-
go. Este proyecto ha sido un paso más ha-
cia el conocimiento del otro y el reconoci-
miento de mí en el otro. Es imposible de 
acoger a nadie si no es reconocido en su 
integridad. Crear estas obras me ha ense-
ñado que la fragilidad que todos tenemos 
no es una amenaza, sino un territorio don-
de uno se encuentra con su verdad. Cada 
rostro me ha reconciliado con mis propios 
límites y me ha devuelto la certeza de que 
la belleza brota precisamente ahí donde 
parece imposible. 

Arte y espiritualidad, sin palabras

En tu proceso creativo, ¿la espiritualidad 
está antes, durante o después del gesto ar-
tístico?

Está antes, durante y después. Antes, como 
una llamada interior reconociendo a Jesús 
en el Otro ; durante, como una escucha; y 
después, como un agradecimiento. La es-
piritualidad no adorna mi trabajo es lo que 
lo sostiene, conecto con la idea de los de-
rechos como algo sagrado para la convi-
vencia humana y con nuestros deberes de 
cuidar, proteger y escuchar al otro indepen-
dientemente de su condición. 

¿Puedes poner ejemplos concretos vivi-
dos con alguien que contempló una de tus 
obras?

La experiencia más gratificante ha sido ver 
a Theo, un joven francés con una mirada de 
constante búsqueda. Su madre es la que 
se comunica conmigo ya que el no habla 
mucho y menos otro idioma que no sea el 
francés. El convive con glucogenosis tipo VI 
asociado con trastorno del espectro autista, 
pero no le limita abrazar la libertad de ser 
independiente. Cuando le entregue el catá-
logo, se reconoció y pudo sentir el valor de 

Theo representado en una obra de Marta



44

ser reconocido, no solo por sus familiares, 
sino, también por “los forasteros”. Estuvo 
como dos días dando vueltas, catálogo en 
mano, mostrándole a todo el mundo que 
era él el que salía en el catálogo. 

No puedo dejar de nombrar lo vivido en 
Barbastro (España) en la inauguración de la 
exposición de estas obras. Llegó un sacer-
dote al que se le veía conmovido y entu-
siasmado con la exposición. Un hombre al 
que pedí la bendición de las obras, respon-
dió: estas obras están ya bendecidas, ¿no 
las ves? Efectivamente, aún me falta enten-
dimiento…

Al igual que puedo hablar por la parte con-
traria, muchas de las personas no son ca-
paces de mirar. Simplemente ven personas 
con dificultad, con sufrimiento…allí donde 
la misericordia es un sentimiento vacío, sin 
caridad, sin tener sentido. 

Tus esculturas tienen un silencio muy elo-
cuente. ¿Cómo nace ese silencio? ¿Es ora-
ción, intuición, escucha…?

Nace de la oración, son silencios que no 
nacen de la ausencia sino de la presencia. 
Hay una necesidad de hablar sin palabras. 
Contemplar al otro, personas con las que 
me encuentro de manera casual que me lle-
van a una escucha activa tanto de la perso-
na que tengo delante como de la voz que 
resuena en mí. 

Lo que el arte despierta hoy: esperanza

Vivimos tiempos de conflictos, cansancio 
social, ruido mediático… ¿Qué puede ofre-
cer hoy el arte que no pueda ofrecer ningu-
na otra disciplina?

El arte ofrece una pausa real. Es un lugar 
donde la productividad, el ruido, las con-
tinuas distracciones que no nos llevan a 
nada, desaparecen. Es un espacio donde 
uno puede verse y reconocerse. 

Si tuvieras que definir la palabra “esperan-
za” con una de tus piezas, ¿cuál elegirías y 
por qué?

Todas son esperanza. No hay ni una de las 
personas representadas que no vivan en 
continuo aprendizaje, aun todos los facto-
res externos que hacen que su desarrollo 

no sea el mas favorable y sean juzgadas. 
Son ejemplo de superación, reconciliación 
y valentía. 

¿Qué buscas que nazcan en quien se detie-
ne ante tus figuras?

Reconocimiento del otro independiente-
mente de su presencia física. Para vivir en 
comunión, es indispensable que el otro sea 
mi espejo. Busco también una conciencia 
activa de que los derechos de los demás 
están vinculados a nuestros deberes éticos 
y sociales. 

La vulnerabilidad como lugar de revela-
ción

Muchos de tus personajes miran hacia aba-
jo, otros apenas levantan la vista… ¿Cómo 
lees tú la fragilidad humana?

La leo como una verdad que se revela en 
susurros silenciosos, cada uno tiene histo-
rias difíciles o no, pero todos nos interpe-
lan. A veces creemos que es derrota, y no, 
simplemente es transparencia. Son gestos 
sagrados, inconscientes, donde el ser se 
expresa en su integridad. Normalmente, el 
diferente rompe la armonía a la que esta-
mos acostumbrados, sin dar lugar a la visi-
bilidad de la vulnerabilidad que todos los 
seres humanos tenemos por el simple he-
cho de existir. 

¿Por qué crees que la vulnerabilidad, lejos 
de ser fracaso, puede convertirse en un 
puente hacia la belleza?

La vulnerabilidad te desnuda de las apa-
riencias, te hace humano. Es la luz de Espí-
ritu, la identidad de cada uno de nosotros 
que debe ser acogida y cuidada. La belleza 
no es perfección, es pureza, verdad, que 
llevan al camino de vivir en comunión. 

¿Qué te enseña un niño? ¿Qué te enseña 
una persona anciana? ¿Cómo dialogan en 
tu imaginario creativo?

Los niños son el futuro de la sociedad, y los 
ancianos, quienes nos dieron la oportuni-
dad de vivir como lo hacemos hoy. A unos 
les reconozco por su pureza y a los otros 
por su sabiduría. Los niños no ven diferen-
cias entre unos y otros; no juzgan, no clasi-
fican, simplemente reconocen. Basta ir a un 



45

parque y observar cómo conviven en armo-
nía. Los ancianos son un pilar fundamental 
de la sociedad, aunque con frecuencia se 
les descarta por considerarlos “improduc-
tivos”. Sin embargo, son los transmisores 
de la identidad comunitaria, la historia y la 
cultura. Ambos, deberían ser considerados 
sagrados y contar con políticas y reconoci-
mientos que garanticen su bienestar. 

En mi imaginario creativo, no hay diferen-
cias, son dos tiempos vitales con la misma 
verdad. 

Proceso creativo: magia, juego y verdad

Tu estilo es muy personal: tierno, desen-
fadado, casi mágico… ¿cómo encontraste 
esa voz?

No fue buscado, simplemente ha ido de-
sarrollándose con el crecimiento personal 
y artístico. Un punto de inflexión es con-
templar como todo lo que no sirve se tira. 
Sucede con los objetos y con las personas. 

Durante mucho tiempo he observado la 
cantidad de desperdicios que se crean en 
los procesos creativos, la cantidad de obje-
tos que se venden de segunda mano o bien 
que se dejan tirados en la basura. Empecé 
de manera espontánea a darle vida a ese 
escombro, fragmentos que parecían no te-
ner valor. La transformación del material es 
usada de forma tradicional que favorecen 
al resultado final de las obras, dando una 
infinidad de posibilidades basadas en la es-
pontaneidad consciente de la técnica. 

Si tuvieras que describir tu taller en tres pa-
labras, ¿cuáles serían?

Silencio. Oración. Humanidad. 

¿Trabajas pensando en el espectador o tra-
bajas dejándote llevar?

Creo para mí. Soy consciente que mis es-
culturas no son afables, son la representa-
ción de lo que vivo(Vivimos) en la sociedad 
que nos rodea. 

La misión del arte dentro de la Hospita-
lidad

¿Crees que el arte puede “curar”? 

Cura el alma siempre y cuando se viva des-
de la gratuidad de los dones recibidos. 

En el espectador, cura esas heridas, se crea 
una reconciliación. El arte en sí no sana, 
solo se sana cuando contemplamos el valor 
intrínseco de cada vida representada. 

¿Qué conexión encuentras entre tu trabajo 
y la Hospitalidad que propone la Congre-
gación: acoger, cuidar, humanizar?

Todos bebemos del mismo agua y nos ali-
mentamos del mismo pan. Son acciones 
contemplativas, intento vivir la acogida 
desde mi hacer cotidiano. Esculpir es para 
mí una forma de dar “posada”, de abrir un 
espacio donde el otro puede existir sin ser 
juzgado. Con el carisma recibido todos te-
nemos el deber de acoger al otro sin prejui-
cios, dejar el ego del individualismo y cen-
trarnos en vivir en comunión. 

Muchos de las personas representadas son 
tutelados por la Fundación Juan Bonal, 
donde encuentran hogar, reposo y acepta-
ción. 



46

Si la revista “Misión Hospitalidad” fuera 
una escultura, ¿cómo la representarías?

Creo que esas esculturas ya están realiza-
das, con nombre y apellidos. Nuestros fun-
dadores son la mejor representación que 
podemos tener, acogieron su deber como 
individuos, se pusieron al servicio de la 
población, reconociendo a cada persona, 
acogiendo la vulnerabilidad de sus iguales, 
favoreciendo la justicia social de la época. 
Tenían clara su misión, la acción y la con-
templación. 

Mensaje final a los jóvenes y a quienes 
buscan sentido

¿Qué dirías a un joven que siente que la es-
peranza se le está apagando?

La esperanza no es pasiva, es activa. No 
siempre es luz, simplemente el camino en 
penumbra que nos lleva a ella. Necesita-
mos menos muros y más puertas abiertas, 

dar “posada”. Acoger no es solo un ges-
to religioso, es un gesto individual que nos 
hace colectivo, es un acto social y profun-
damente humano. Es mirar al otro recono-
ciendo que tiene una historia, una dignidad 
que merece ser respetada. Cada vez que se 
lee un “entra sin llamar”, nace la esperanza 
en un mundo más justo, más humano, más 
de Dios. 

Conclusión y cierre

Marta F. esculpe lo que muchos callan: la 
ternura rota, la fragilidad que respira, la es-
peranza que nace en lo pequeño. Sus ma-
nos narran historias que no necesitan pala-
bras. En un mundo cansado, su arte abre 
ventanas para que entre aire nuevo. 

Su mensaje son sus manos con las que logra 
expresar lo que siente, su vida es una forma 
de mirar, lo pequeño entra en su pupila, su 
gesto se hace ternura, su corazón escucha 
la vida, donde es necesidad, ayuda…

Exposición Museo Cándas

Marta Fresneda



DE LA AYUDA

COMPARTIDO
La economía del cuidado en nuestro viaje a Colombia

AL SERVICIO

Hay una imagen que sigue pesando sobre 
la cooperación: unos dan, otros reciben. 
Unos llegan con soluciones, otros esperan 
con la mano extendida. Nuestro viaje a Co-
lombia ha puesto en cuestión, una y otra 
vez, esa mirada asistencialista. 

Lo que hemos encontrado no es un vacío 
que llenar, sino redes de cuidado ya exis-
tentes: mujeres emprendedoras que sostie-

nen a sus familias, jóvenes que se organizan 
en torno a un centro de ancianos o al cen-
tro de salud, comunidades indígenas que 
luchan por su desarrollo, voluntariado local 
que acompaña cada proceso. 

Con esta realidad delante, afirmar que “va-
mos a ayudar” se queda corto, incluso sue-
na injusto. Más bien, lo que hacemos es su-
marnos a una red de cuidado que ya existe. 

47



48

En este sentido, el objetivo 
de Fundación Juan Bonal 
en Colombia es facilitar 
procesos de participación 
para que, entre todos, po-
damos definir cómo actuar 
en los próximos años. 

En el Comedor Cinco Pa-
nes (Lago Agrio, Ecuador) 
se ofrece un plato de co-
mida caliente y nutritiva, 
junto con un espacio dig-
no, a personas migrantes 
venezolanas y colombia-
nas. Ellas y ellos salen de 
sus países con la esperanza 
de encontrar un lugar más 
amable en el que hacer 
realidad sus sueños, por-
que han tenido que huir del 
hambre, la pobreza, la vio-
lencia de todo tipo, la per-
secución, la indiferencia, la 
intolerancia y la exclusión. 

En el comedor encuentran 
no solo un plato de comida 
caliente, sino también un 
entorno que les brinda pro-
tección, cuidado, bienestar 
y asesoramiento para saber 
a qué instituciones acudir 
según sus necesidades, 
además de un lugar donde 
comenzar a construir rela-
ciones. 

El Comedor Cinco Panes 
es posible gracias al traba-
jo interinstitucional de co-
munidades religiosas como 
los Hermanos Maristas, los 
Padres Monfortianos, la 
Fundación Tarabita, AC-
NUR, la Federación de Mu-
jeres, Cáritas, entre otras. 
Durante el viaje pudimos 
participar de esta red de 
cuidado ya existente. Espe-
ramos que sea el comienzo 
de una relación de trabajo 
fructífera, enfocada no solo 
en este primer recurso, sino 
también en medios de vida. 

Adentrándonos en Colom-
bia, hemos podido seguir 
constatando estas redes 
existentes. El trabajo de las 
Hermanas en terreno y los 
proyectos que lleva a cabo 
la Fundación Juan Bonal 
son semillas de las que he-
mos podido ver ya algunos 
frutos. Nuestro objetivo es 
ayudar a fortalecer a la so-
ciedad civil en el terreno y 
que, a través de la unión, 
se aumente el impacto y el 
desarrollo local. 

En Usme y La Uvita nos en-
contramos con el grupo de 
mujeres líderes y empren-
dedoras. Podemos decir, 
con alegría y también con 
esperanza, que después 

de tres años la mayoría de 
los emprendimientos fami-
liares continúan. Este éxito 
se debe al acompañamien-
to psicosocial, técnico y de 
formación empresarial que 
las Hermanas ofrecieron, 
con la ayuda de personal 
profesional en diferentes 
áreas, durante la ejecución 
del proyecto y también du-
rante el último año. 

Durante el viaje hemos 
realizado procesos partici-
pativos con ellas para es-
tudiar cómo el trabajo que 
realizan puede conectarse 
con la labor social que las 
Hermanas llevan adelante. 
Buscamos la sostenibilidad 
de nuestra actuación co-



nectando a los actores locales del territorio 
con nuestros Centros. En Colombia hemos 
podido constatar que el apoyo de laicos es 
clave para el futuro de nuestros Centros. De 
esta relación dependerá en buena medida 
el futuro del Centro de Salud Juan Bonal 
(Usme) y del Centro de Ancianos San José 
(La Uvita). 

Otro de los lugares que visitamos, y que no 
deja de sorprendernos por su geografía de-
safiante y también por el abandono y la ex-
clusión por parte del Estado desde hace si-
glos en lo que se refiere a servicios básicos 
como sanidad, agua, luz y alimentación, es 
Uribia, capital indígena del pueblo wayuu. 
Allí, la mayor alegría para un niño wayuu es 
que le regales un vaso de agua para calmar 
la sed acumulada por siglos de indiferencia, 
más que un juguete o un caramelo. 

En este caso, la red de cuidado existente 
proviene de una alianza local con Herma-
nos Sin Condiciones, una ONGD que ha 
llevado luz y agua potable a una ranchería 
cercana. Junto con la población local wayuu 
fuimos testigos del funcionamiento del pro-
yecto. En una reunión posterior se acordó 
por unanimidad replicar esta iniciativa en la 
ranchería Chamain. 

Este proyecto permitirá construir una planta 
potabilizadora de agua para que la comuni-
dad pueda calmar su sed, asearse, cuidar 
de sus chivos, gallinas y cerdas, y hacer que 
aquel desierto florezca. Además, permitirá 
que las mujeres tengan más tiempo para 
seguir tejiendo sus preciosas mochilas. 

En Villagarzón encontramos otra forma de 
economía del cuidado: la de los jóvenes 
que se organizan para cuidar de la casa co-
mún. El grupo de Ecoguardianes no solo 
participa en actividades puntuales; asume, 
con gran convicción, la tarea de proteger 
el entorno, sensibilizar a otras personas y 
recordar a la comunidad que el territorio 
no es un recurso que se explota sin límites, 
sino un hogar que se cuida. 

Su compromiso nos recuerda que la econo-
mía del cuidado también tiene rostro joven 

y que el servicio compartido no se limita a 
atender necesidades urgentes, sino que se 
proyecta hacia el futuro. Lo pudimos com-
probar en una actividad participativa en la 
que dibujaron su entorno y, con distintos 
colores, nos mostraron los aspectos que 
funcionan del medio ambiente, los que no 
y sus ideas futuras. 

Lago Agrio, Usme, La Uvita, Uribia, Villa-
garzón… En cada uno de estos lugares 
hemos descubierto redes de cuidado que 
ya estaban ahí antes de que llegáramos y 
que seguirán existiendo cuando nos vaya-
mos. Comedores que acogen, mujeres que 
emprenden, comunidades que resisten, jó-
venes que protegen la casa común: todos 
ellos nos hablan de una forma distinta de 
entender la economía y la cooperación. 

La economía del cuidado que hemos en-
contrado en Colombia nos invita a cambiar 
la mirada: más implicación en relaciones; 
menos asistencialismo y más fraternidad 
concreta; menos “ellos y nosotros” y más 
nosotros, cuidándonos mutuamente y 
construyendo futuro en común. 

49

Hna. Melby Yohana Suárez Tarazona
Directora General de la Fundación Juan Bonal

José Carlos Navarro Fuentes
Responsable de Proyectos de la Fundación Juan Bonal



50

MANOS QUE CURAN
ROSTROS QUE ESPERAN
Desde hace muchos años, he sentido pa-
sión por la imagen, ya sea en forma de foto-
grafía o de vídeo y más, ahora si cabe, dado 
que estoy muy vinculado a la proyección de 
un museo que me da la oportunidad de fo-
tografiar la esencia de una obra de arte. 

Centrándome en el objetivo de este artí-
culo, siento que hay fotografías que no se 
toman: se reciben. Son un regalo que ilumi-
na y, a la vez, interroga. Cuando una mano 
cura o un rostro espera, la esperanza deja 
de ser idea y se vuelve carne, gesto, mira-
da. La cámara invita a volver a esas eviden-
cias concretas donde Dios se deja ver: en la 

hospitalidad que acoge, que sana, que re-
construye comunión en un mundo herido. 
¡Muy herido!

Manos que curan:  
la esperanza en movimiento

La esperanza cristiana, según extracto del 
citado documento como referencia: Spes 
Non Confundit, nunca permanece quieta. 
Tiene manos: jóvenes o ancianas, firmes o 
temblorosas, pero siempre abiertas. Manos 
que sostienen un cuaderno en una escue-
la de la India; que desinfectan una herida 
en Bolivia; que ofrecen alimento a un niño 

Luis López



51

en Nicaragua; que acompañan a un ancia-
no migrante en España; que velan la noche 
junto a un enfermo en Brasil. … 

Una imagen capta esas manos que hablan 
antes de que lo hagan las palabras. Dicen: 
“estoy contigo, y tu vida me importa”. Y, en 
esa proximidad de “una lente” que se hace 
oficio, se siembra la primera semilla de paz. 

Rostros que esperan:  
maestros de una esperanza humilde

Los rostros que he encontrado en diferen-
tes misiones del mundo no esperan pasiva-
mente. Esperan con dignidad, con la fuerza 
de quien ha decidido aferrarse a la vida. 
Son los ojos profundos de una niña con dis-
capacidad, el gesto sereno de un anciano, 
la incertidumbre silenciosa de una madre 
en África que sueña educación para su hijo. 

El Informe FOESSA 2025 lo ha expresado 
con mucho acierto: “la pobreza contempo-
ránea se escribe en el rostro antes que en 
los números; es biográfica, relacional y mar-

cada por la soledad”. Y esto, por desgracia 
es real en gran parte del mundo. 

No basta medirla: hay que mirarla. 

Y al mirarla, uno descubre que cada per-
sona atendida no es objeto de compasión, 
sino sujeto de una esperanza resistente, ca-
paz de enseñarnos a confiar incluso en me-
dio de la fragilidad. 

Recuerdo, por Fratelli Tutti, que la fraterni-
dad nace cuando el otro deja de ser una 
cifra y se convierte en historia. Cada rostro 
fotografiado me ha mostrado que la verda-
dera esperanza no consiste en esperar solu-
ciones, -muy complejas en ocasiones-, sino 
en saberse acompañado. 

Hospitalidad: donde la paz y la justicia 
se encuentran

Por experiencia propia, he sentido que la 
hospitalidad no es solo un servicio: es un 
camino, que comienza de puertas hacia 
fuera. Quien cura una herida está sembran-



do justicia. Quien escucha un llanto está 
construyendo paz. Quien abre la puerta a 
un migrante está proclamando que la dig-
nidad no depende de los papeles, sino del 
corazón que acoge. 

En 1963, en Pacem in Terris, se sueña con 
una paz que nace del amor concreto, del 
reconocimiento de la dignidad del otro, de 
la justicia hecha gesto pequeño pero ver-
dadero. Las Anas viven esta convicción allí 
donde la vida es más frágil y más urgente. 

El fotógrafo como peregrino

Confieso que, en más de una ocasión, la 
cámara me obligó a detenerme, -a veces 
a protegerme de realidades muy crueles-, 
a escuchar el silencio entre cada mirada, a 
entrar descalzo en la vida de los “vulnera-
bles”. Y tras 25 años, en esas manos que 
curan y en esos rostros que esperan, quizás 
fuera Dios quien me estaba fotografiando a 
mí. No lo sé. 

Las imágenes que acompañan este artícu-
lo no buscan conmover, sino recordar: la 
esperanza se transmite por contagio, por 

presencia, por cercanía. Y la hospitalidad 
—cuando es verdadera— transforma tanto 
a quien la recibe como a quien la ofrece. 

¿Sembradores de paz?

“La esperanza no defrauda” porque tiene 
manos que sostienen y rostros que esperan. 

“La paz es obra de la justicia” porque brota 
de decisiones concretas, cotidianas y silen-
ciosas. 

En medio de todo ello, la fotografía se con-
vierte en puente. A veces ayuda: ilumina lo 
que pasa desapercibido, detiene el instante 
en el que una mano cura o un rostro espera, 
y nos obliga a remover conciencias. Otras 
veces incomoda: porque revela heridas, in-
justicias, silencios que preferiríamos no ver. 

Caminar y sembrar paz, allí donde la vida 
llora, donde la dignidad tambalea, donde 
el mundo parece cansado. Así comienza: 
una mano que cura, un rostro que espera, 
y una mirada que se deja tocar. Y ese Dios, 
silencioso, moviendo hilos y haciendo el 
resto. 

52 “



53

ORACIÓN POR LA PAZ
En este mundo y para este mundo

En un mundo herido por la prisa, el miedo y las fracturas invisibles que nos separan, busca-
mos una paz que sea más que palabra, un camino posible, concreto, compartido. 

Sabemos que la esperanza sigue latiendo en quienes se atreven a perdonar, a escuchar, a 
empezar de nuevo. 

Por eso oramos no para escapar de la realidad, sino para entrar en ella con un corazón más 
libre. 

Que este momento despierte en nosotros el deseo de ser artesanos de reconciliación, sem-
bradores de paz, peregrinos que avanzan juntos en la construcción del Reino. 

Pili Omella, hcsa

Profetas de a pie

Hoy, más que nunca, necesitamos 
creyentes que no se limiten a ob-
servar el dolor del mundo, sino que 
lo transformen desde dentro. 

Necesitamos comunidades que cu-
ren sin ruido, que acompañen sin 
miedo, que abran puertas cuando 
otras se cierran. 

Necesitamos la fuerza suave de 
la Hospitalidad para anunciar que 
otro modo de vivir es posible. 

Porque la paz no es un sueño frági-
les la obra urgente del Evangelio. 
Y nosotros, peregrinos de esperan-
za, estamos llamados a construirla 
hoy…aquí, en este mundo y para 
este mundo. 

Señor, 
enséñanos la paz que nace despacio, 
como el agua que brota de la roca
avanza silenciosa, aunque nadie la vea. 

Danos un corazón ancho, 
capaz de acoger al que llega herido, 
capaz de perdonar sin buscar reconocimientos
ni gestos perfectos, 
solo la verdad humilde del amor. 

Haznos sembradores de esperanza
en medio de los gritos y las fronteras;
que nuestras manos curen, 
que nuestras palabras unan, 
que nuestros pasos abran siempre caminos nuevos. 

Que tu Espíritu nos haga familia, hermanos, 
pueblo que escucha, camina y cuida;
pueblo que elige la amabilidad frente al miedo, 
la compasión frente a la indiferencia, 
la paz frente a toda violencia. 

Y que, mientras avanzamos, 
descubramos que la paz empieza aquí:
en el silencio que transforma
y en la vida compartida que nos hermana, 
que nos permite seguir creciendo. 

CUANDO EL SILENCIO

DESPIERTA



¡Feliz Navidad 2025!
La Navidad es camino, ternura, inclusión 

y alegría que no se apaga.
En el Niño que nace, Dios se hace 

cercano y nos mueve a mirar, 
escuchar y amar mejor.

Navidad es encuentro y futuro.
Dios habita nuestro mundo… y nos invita 

a hacerlo más humano.

Merry Christmas 2025!
Christmas is a journey: tenderness, 

inclusion, and a joy that never fades.
In the Child who is born, God becomes 

close and encourages us to see, to listen, 
and to love more deeply.

Christmas is encounter and future.
God dwells in our world… and invites us 

to make it more human.

Joyeux Noël 2025 !
Noël est un chemin : tendresse, inclusion 

et une joie qui ne s’éteint jamais.
Dans l’Enfant qui naît, Dieu se fait 
proche et nous pousse à regarder, 

écouter et aimer davantage.
Noël est rencontre et avenir.

Dieu habite notre monde… et nous invite 
à le rendre plus humain.

Buon Natale 2025!
Il Natale è un cammino: tenerezza, 

inclusione e una gioia che non si spegne.
Nel Bambino che nasce, Dio si fa vicino 

e ci sprona a guardare, 
ascoltare e amare meglio.

Il Natale è incontro e futuro.
Dio abita il nostro mondo… e ci invita 

a renderlo più umano.

HNA. ELSY THOMAS Y HNAS. DEL CONSEJO GENERAL
Hermanas de la Caridad de Santa Ana

�������������������������������������
��
����������������������
�


����������������	�������	������	���
��������������������������������������

Cfr. Sal 37,34.



55

www. fundacionjuanbonal. org
www. padrinos. org

www. colaborador. org

Te invitamos a participar en el desarrollo de  
los pueblos más necesitados:

APADRINAMIENTOS
“Amigos de los niños del mundo”

COLABORADORES 
“Tu colaboración es necesaria”

Infórmate en:

SEDE CENTRAL  
FUNDACIÓN JUAN BONAL
C/ Santa Catalina, 8, 50001, Zaragoza
Tel. 976 44 31 02
zaragoza@fundacionjuanbonal. org

DELEGACIONES

Fundación Juan Bonal Andalucía

Fundación Juan Bonal Castilla-La Mancha

Fundación Juan Bonal Cataluña

Fundación Juan Bonal Huesca

Fundación Juan Bonal Madrid

Fundación Juan Bonal Navarra

Fundación Juan Bonal Comunidad Valenciana

Fundación Juan Bonal País Vasco

RESPUESTA DE SOLIDARIDAD
Contacta con nuestras delegaciones en las 
que podrás apadrinar a un niño o bien cola-
borar con nuestros proyectos y programas de 
desarrollo. 

APADRINAMIENTO
y COLABORADOR




